## СОЦІОЛОГІЯ

Mondi, somo unne fearas, zacini men Samuas humanus, no udequermecken ventuemmany semma Atmos occur semploreno borghuraeta chom mespermere vene harionsemb, us sare & mesercounty common rureckon, mare a bocobennosom, pueseo greveni on you ne como gueren. Neuxarioregu, le versapoliny on choquen chow meapons unever agunoca sensy, no shae knumanne oamanohmen spummer mesper " namprapama". Commo rago dy lein assu Ramminteg nonghelier Make me whe Rencetas ino 6 mon rath glomato upit u natpuapisame unkonge he cyngot blusto. Crem podem he no mune son unum - spruckue spedamus odanasonsex teno mentus, enge ocentimano que ipusuame erocquectarhan Is yeneme smun gradham have, Myst of a come Anako, a abriofon du, kan une Rameras, commen ; reps up apeque cusing peut neuroung l'appasonne reens omnowence abonofer, a recommendament production, he home premenent to whole, who ere pulem come na hompeen normalurance brussarouske ankare hented consciunises. - Imopoposes quivegase nanhiver 101 The nine Du

K 56

#### Максимъ Ковалевскій

### СОЦІОЛОГІЯ

Томъ 11.

#### ГЕНЕТИЧЕСКАЯ СОЦІОЛОГІЯ

или

УЧЕНІЕ ОБЪ ИСХОДНЫХЪ МОМЕНТАХЪ ВЪ РАЗВИТІИ СЕМЬИ, РОДА, СОБСТВЕННОСТИ, ПОЛИТИЧЕСКОЙ ВЛАСТИ И ПСИХИЧЕСКОЙ ДЪЯТЕЛЬНОСТИ





- THION'S

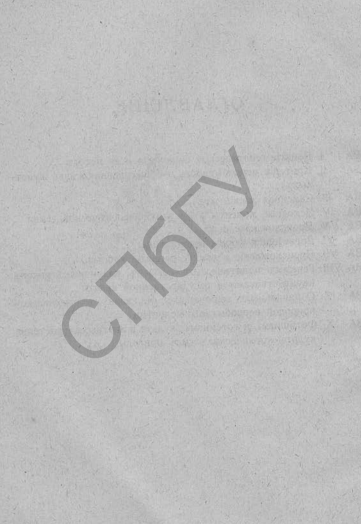
С.-ПЕТЕРБУРГЪ
Типографія М. М. Стасюлевича, Вас. остр., 5 лин., 28
1910

RIJOLOHIO



#### оглавленіе.

|       |       |                                                                                            | CTP. |
|-------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ГЛАВА | I.    | Понятіе генетической соціологіи и ея методъ                                                | 1    |
| ГЛАВА | II.   | Критеріи первобытности и общественная жизнь живот-                                         |      |
|       |       | ныхъ                                                                                       | 20   |
| ГЛАВА | III.  | Семейная жизнь животныхъ                                                                   | 39   |
| ГЛАВА | IV.   | Исходные моменты въ развитіи человъческой семьи .                                          | 51   |
| ГЛАВА | ٧.    | Происхожденіе рода                                                                         | 91   |
| ГЛАВА | VI.   | Древнъйшія формы аппропріаціи                                                              | 113  |
| ГЛАВА | VII.  | Происхожденіе и раннее развитіе рабства                                                    | 170  |
| ГЛАВА | VIII. | Генезисъ политическихъ союзовъ, различныхъ видовъ начальствованія и государственной власти | 180  |
| ГЛАВА | IX.   | О начальныхъ върованіяхъ въ связи съ психической природой первобытнаго человъка.           |      |
| ГЛАВА | X.    | Фетишизмъ и тотемизмъ, культъ животныхъ и растеній,                                        | 220  |
|       |       | культъ космическихъ силъ природы                                                           | 257  |



#### ГЛАВА І.

na dayan kabulunga Pilipusah kabulun darih dini kabulunga kabulunga kabulungan kabulungan

#### Понятіе генетической соціологіи и ся методъ.

Генетической соціологіей называють ту часть науки объ обществѣ, его организаціи и поступательномъ ходѣ, которая занимается вопросомъ о происхожденіи общественной жизни и общественныхъ институтовъ, каковы: семья, собственность, религія, государство, нравственность и право, входящія на первыхъ порахъ въ составъ одного и того же понятія дозволенныхъ дѣйствій въ противоположность дѣйствіямъ недозволеннымъ.

Въ современномъ ея состояніи, генетическая соціологія располагаетъ не болъе, какъ эмпирическими законами или приблизительными обобщеніями, — законами, притомъ постоянно оспариваемыми и нуждающимися, поэтому, въ прочномъ фундаментъ хорошо обслъдованныхъ фактовъ. Матеріаломъ для ея построенія служать, съ одной стороны, данныя этнографіи о быть отсталыхь, недоразвившихся племенъ, обыкновенно обозначаемыхъ эпитетами: дикихъ и варварскихъ. Въ предисловіи къ одному изъ своихъ многочисленныхъ сочиненій по сравнительной этнографіи, Летурно справедливо говорить, что безъ помощи поставляемаго этнографіей матеріала немыслимо было бы заглянуть въ отдаленное прошлое историческихъ народовъ, такъ какъ все это прошлое лежитъ за рубежемъ исторіи, или, точнъе говоря, за рубежемъ письменности. — Вопросы генетической соціологіи, науки о происхожденіи общественныхъ институтовъ. имъютъ особый интересъ для русскихъ, въ виду чрезвычайно богатаго этнографическаго матеріала, находящагося въ ихъ рукахъ

и далеко еще не разработаннаго, несмотря на цълыя поколънія

изследователей.

Но для того, чтобы этнографическій матеріаль могь служить указателемъ нашего отдаленнаго прошлаго, необходимо, чтобы въ быту историческихъ народовъ открыты были, если не въ настоящемъ, то въ прошломъ, а иногда и въ обоихъ, слъды порядковъ и отношеній, однохарактерныхъ съ тэми, съ какими ставить насъ лицомъ къ лицу сравнительная этнографія. Возьмемъ примъръ. У современныхъ дикарей весьма распространена, какъ читатель увидить впоследстви, система считать родство не по отцу, а по матери, — обстоятельство, благодаря которому связь ребенка со старшимъ братомъ матери, иначе говоря, съ материнскимъ дядей тъснъе его связи съ отцомъ. Имя, а иногда и имущество, передается отъ материнскаго дяди къ племяннику, а не отъ отца къ сыну. Можемъ ли мы, на основаніи существованія такой системы у дикарей, дълать какіе-либо выводы и о нашемъ отдаленномъ прошломъ? Очевидно нътъ, но только до тъхъ поръ, пока въ этомъ прошломъ мы не откроемъ какихъ-либо слъдовъ порядковъ, однохарактерныхъ съ тъми, которые доселъ держатся у дикарей. Намъ предстоить въ будущемъ познакомиться съ этими пережитками; въ настоящее же время, съ цълью показать, что поиски въ этомъ направленіи не остаются безплодными, напомню, хотя бы, широкое распространение не у однихъ только германцевъ, но и у восточныхъ славянь, въ удъльно-въчевой періодъ, порядка передачи престола не сыну, а старшему брату по матери, или еще извъстный текстъ Тацитовой "Германіи", въ которомъ римскій анналисть высказываеть удивление тому, что у нъмецкихъ племенъ дядя по матери пользуется даже большимъ уваженіемъ, чёмъ отецъ. Возьмемъ другой примъръ: жизнь дикихъ и варварскихъ племенъ проходитъ въ междоусобицахъ; онъ вызываются фактами нанесенія матеріальнаго вреда членами одного племени членамъ другого, или въ предълахъ одного и того же племени — членами одного его подраздъленія членамъ другого. Такъ какъ эти подраздѣленія принято обозначать словомъ "роды", то и вызываемая частыми насиліями вражда, не одного только потериввшаго, но и всехъ членовъ одного съ нимъ подразделенія, носить наименованіе родовой вражды или родовой мести. Спрашивается, можемъ ли мы — на основаніи факта отсут-ствія у дикарей системы публичныхъ наказаній и передачи въ руки обиженнаго и его родственниковъ заботы о кровномъ возмездіи— дълать заключеніе о томъ, что и въ ранній періодъ общественной жизни культурныхъ народовъ, господствовала та же система родового самоуправства. Опять таки, этотъ вопросъ можетъ получить утвердительное решение лишь въ томъ случае, когда намъ удастся указать, что и въ эпоху, слъдующую за установлениемъ письменности, въ памятникахъ законодательства, а также въ занесенныхъ на бумагу народныхъ сказаніяхъ, въ такъ называемомъ "народ-номъ эпосъ", въ поговоркахъ, пословицахъ и народныхъ иъсняхъ, сохранился откликъ однохарактерныхъ явленій. Не забъгая впередъ, я уже и въ настоящее время считаю нужнымъ сказать, что такой откликъ можно найти, что вся такъ называемая легендарная литература и семитическихъ, и арійскихъ народовъ постоянно говорить о вражд'в родовъ, вызываемой фактомъ нанесенія матеріальнаго вреда, напримъръ, въ формъ убійства или воровства, членомъ одного рода члену другого. Но этого мало: древивише памятники права еще упоминають о самоуправствъ, какъ о дъйствіи, неизбъжно сопровождающемъ собою причиненіе кому-либо матеріальнаго вреда. Они только желають ввести это самоуправство въ некоторыя границы, сократить по возможности число лицъ, которымъ оно дозво-лено, изъять изъ его дъйствія извъстныя мъста и лица, наконецъ опредълить срокъ, долъе котораго обиженный не въ правъ лично преслъдовать обидчика. Они рекомендують также замъну самоуправнаго возмездія выкупомъ, а самоуправной конфискаціи—штрафомъ. Зная все это, мы въ правъ отнестись къ этнографическимъ даннымъ о господствъ кровной мести и родового самоуправства, какъ къ надежному матеріалу, позволяющему намъ сдълать шагъ впередъ вглубь прошлаго и подняться отъ эпохи, когда родовое самоуправство встрвчало уже ограничение въ церковномъ и свътскомъ законодательствъ, ко временамъ его неограниченнаго господства.

Всюду, гдѣ существуетъ кровная месть, она носитъ характеръ чего-то обязательнаго. Убитый требуетъ отмщенія; его родственники считаютъ себя опозоренными, если уклонятся отъ этой обязанности; она священна. Все указываетъ такимъ образомъ на религіозную основу мести; и послѣдняя, дѣйствительно, опирается на вѣрѣ въ души усопшихъ предковъ, продолжающихъ въ загробномъ мірѣ свою земную жизнь и требующихъ отъ своихъ родственниковъ тѣхъ же услугъ, какія они получали отъ нихъ при жизни. Неисполнившій этихъ обязательствъ къ родственнымъ тѣнямъ ждетъ отъ нихъ кары за свое нерадѣніе. Добрые по отношенію къ памятливому потомству, духи становятся злыми къ потомству нерадивому; чтобы пользоваться ихъ покровительствомъ и защитой, надо кор-

мить и поить ихъ въ формъ домашнихъ жертвоприношеній, надо также отміцать нанесенныя имъ обиды. Даже у народностей, не имъющихъ еще въры въ боговъ и особаго жреческаго класса, мы встръчаемъ уже увъренность въ тъсномъ общеніи міра живущихъ съ міромъ духовъ-предковъ и въ возможности для нъкоторыхъ лицъ входить въ общеніе съ этими предками, получать отъ нихъ способность ясновидънія.

Такимъ образомъ въра въ существованіе міра невидимаго, духовнаго и въ его общеніи съ міромъ земнымъ, а также въра въ посредническую роль между обоими мірами особыхъ лицъ—кудесниковъ, чародъевъ, магиковъ, или какимъ бы другимъ именемъ мы ихъ ни называли — принадлежатъ къ числу тъхъ, которыя встръчаются у самыхъ отсталыхъ народностей земного шара. Мы снова поставимъ себъ вопросъ: бросаетъ ли этотъ фактъ какой-нибудь свътъ на наше отдаленное прошлое? Самъ по себъ нътъ, а только въ связи съ многочисленными переживаніями такихъ же върованій, заключающимися и въ древнъйшихъ религіяхъ Востока и Запада, и въ доселъ держащихся народныхъ суевъріяхъ, да и не въ однихъ народныхъ.

Анимизмъ-воспользуемся терминомъ, впервые введеннымъ въ употребленіе Тэйлоромъ для обозначенія той системы одухотворенія всего сущаго, какая свойственна дикарямъ — оставилъ многочисленные слъды и въ индусскихъ Ведахъ, въ культъ, которымъ они окружають такъ называемыхъ "питрисъ", т.-е. души усопшихъ предковъ, и въ Авестъ древнихъ Персовъ въ однохарактерномъ по источнику культъ "фравашей". О существовании культа предковъ у древнихъ грековъ или римлянъ едва ли нужно распространяться послъ Фюстель де-Куланжа; а о томъ, что и нашимъ предкамъ не было чуждо поклонение роду и роженицамъ, говоритъ намъ любопытный памятникъ Х-го въка "Слово нъкоего христолюбца". Въ современномъ простонародномъ быту страхъ домового еще является наивнымъ выраженіемъ того же культа. Этихъ примеровъ, я думаю, достаточно, чтобы показать, что этнографическій матеріаль способенъ навести насъ на тъ или другіе выводы касательно характера старинныхъ общественныхъ институтовъ, върованій и обычаевъ, только въ томъ случав, когда мы находимъ подтверждение нашимъ догадкамъ въ тёхъ заключеніяхъ, къ какимъ приводить насъ изученіе старинныхъ памятниковъ письменности, легендъ и преданій, историческихъ свидътельствъ, наконецъ, той живой старины, какая окружаеть нась въ форм'в суевврій, притчь, пословиць, поговорокъ,

заклинаній, сказокъ, пѣсенъ и другихъ проявленій народнаго творчества, обнимаемыхъ понятіемъ "фольклора" — англійскій терминъ, пока еще оставшійся безъ перевода.

Изъ сказаннаго ясно также, что всякому, занимающемуся генетической соціологіей, предстоитъ обращеніе одновременно къ разнымъ научнымъ дисциплинамъ описательнаго характера и ко взаимной провѣркѣ выводовъ, добытыхъ каждой изъ этихъ дисциплинъ въ отдѣльности. Ему приходится одновременно быть знакомымъ и съ исторіей религій, и съ древнѣйшими правовыми институтами, и съ народнымъ литературнымъ творчествомъ, и съ пережитками, держащимися или державшимися въ формѣ обычаевъ и обрядовъ не въ одномъ современномъ быту, но и при тѣхъ порядкахъ, которые отошли уже въ область прошедшаго. Но такъ какъ слѣды этого прошлаго сохранились у одного народа въ одной особенности, а у другого въ другой, то соціологу, занятому возсозданіемъ въ умѣ того отдаленнаго періода, когда зарождались общественныя отношенія и складывались тѣ учрежденія, какими въ широкомъ смыслѣ можно назвать одинаково и сумму вѣрованій и сумму обычаевъ того или другого народа, необходимо вносить въ общую сокровищницу всѣ эти разбросанные слѣды архаическихъ порядковъ.

Много лѣтъ тому назадъ, картинно передавая отношенія сравнительнаго историка права и учрежденій къ матеріалу его изслѣдованій, мой учитель Мэнъ говориль, что историкъ на весь міръ долженъ смотрѣть не въ увеличительное, а, наоборотъ, въ уменьшительное стекло. Такой методъ, разумѣется, не лишенъ опасностей; при немъ немудрено свести къ общей причинѣ факторы мѣстные и временные. Вотъ почему я рекомендовалъ бы всѣмъ, кто намѣренъ заняться изученіемъ генезиса вѣрованій, обычаевъ и учрежденій, запастись достаточною дозою скептицизма и прежде, чѣмъ пускаться въ какіе-либо общіе выводы на основаніи частнаго факта, искать объясненія ему въ современной ему обстановкѣ или въ недавнемъ прошломъ. Какъ часто мнѣ самому приходилось впадать въ ту же ошибку, отъ которой въ настоящее время я готовъ предостеречь другихъ.

Припомню слѣдующій случай. Во время моихъ странствованій по горамъ Кавказа, въ Сванетіи, я не разъ имѣлъ возможность убѣдиться въ томъ, что христіанскія часовни, уцѣлѣвшія здѣсь со времени грузинскаго царства, обыкновенно стоятъ среди высокихъ рощъ. Сванеты сохранили лишь слабые слѣды своей оффиціальной принадлежности къ христіанству; самое имя Іисуса далеко не всѣмъ

извъстно; часовни ихъ не только не посъщались прихожанами, но о нихъ еще ходило представление, какъ объ обиталищъ духа, готоваго покарать всякаго, кто дерзнетъ проникнуть въ посвященное ему жилише. Въ виду всего слышаннаго моя фантазія стала работать, и я не прочь быль увидёть въ рощахъ и расположенныхъ въ нихъ часовняхъ слъды культа деревьевъ и тъсно связаннаго съ нимъ культа духовъ предковъ, живущихъ въ рощахъ или въ построенныхъ среди нихъ капищахъ. Долгое время я оставался подъ вліяніемъ мною же самимъ созданной теоріи, не давая ей, къ счастью, выраженія въ письменномъ видъ, пока, наконецъ, изъ ближайшаго разспроса сванетовъ, живущихъ по сосъдству съ этими рощами, я не узналь, что дело объясняется несравненно проще, а именно, что кутансскіе губернаторы, во время своихъ ревизій края, позволяли себъ въ прежнее время забирать изъ храмовъ и часовенъ старыя иконы, изъ которыхъ некоторыя были византійскаго письма. Чтобы положить конець дальнейшему хищничеству, сванеты перестали пускать въ свои часовни прохожихъ и пробажихъ; сами же они давно прекратили ихъ посъщение, такъ какъ Общество Поддержанія Православія въ средъ кавказскихъ горцевъ даже не озаботилось содержаніемъ постояннаго причта въ ихъ средв. Это обстоятельство, въ связи съ безграмотностью сванетовъ и ихъ чисто внъшнимъ христіанствомъ, повело къ совершенному оставленію часовень. Путь къ нимъ тенерь заросъ лісомъ.

Не всегда желаніе воспользоваться тёми или другими народными особенностями, тёмъ или другимъ "курьезомъ" въ современномъ быту или въ историческомъ и легендарномъ преданіи, для построенія общей гипотезы, проходитъ такъ же безвредно, какъ въ описанномъ мною случав. Вспомнимъ, напримвръ, что Бахофенъ, на основаніи греческихъ сказаній объ амазонкахъ, подобіе которымъ — правда отдаленное — представляютъ въ нашихъ былинахъ такъ называемыя "поленицы", рёшился подарить исторію человъчества начальнымъ періодомъ женовластія. Очевидно, онъ могъ додуматься до этого только сопоставивъ эти легенды или съ исключительными этнографическими данными, въ родѣ того факта, что у Дагомейскаго короля имѣлся особый полкъ женщинъ-воительницъ, или съ невѣрно понятымъ имъ матріархатомъ, т.-е. счетомъ родства по матери, несомнѣнно, весьма распространеннымъ у дикарей и варваровъ, но отнюдь не однохарактернымъ съ господствомъ женщинъ. Вѣдь и при материнствѣ первенствующее мѣсто занимаетъ мужчина, только имъ является не отецъ, а братъ матери: дядя.

Еще опаснъе поспъшныхъ выводовъ фактическія ошибки. Одновременно писавшій съ Бахофеномъ Макъ-Ленанъ, содъйствовавшій не менъе, если не болье его, установленію върной точки зрънія на ранніе періоды въ развитіи семьи и брака, въ то же время вовлеченъ быль въ весьма опасную фактическую ошибку. Онъ нашелъ у нъкоторыхъ племенъ древности и въ раннихъ свидътельствахъ о бытъ дикарей указаніе на то, что новорожденныя дъвочки часто убиваются ихъ родителями. Макъ Ленанъ обобщилъ эти факты и сталъ говорить о нихъ, какъ объ обычать женскаго дътоубійства. Этотъ мнимый обычай далъ ему возможность построить цълую теорію для объясненія имъ же впервые указанныхъ брачныхъ запретовъ, не допускающихъ сожитія не только съ близкой родственницей, но лаже съ женщиной одного рода—сперва материнскаго. а затъмъ и не допускающихъ сожитія не только съ близкой родственницей, но даже съ женщиной одного рода—сперва материнскаго, а затѣмъ и отеческаго. Эту такъ названную имъ экзогамію онъ производитъ отъ недостатка женщинъ въ родѣ, въ виду ихъ истребленія вслѣдъ за рожденіемъ; она является у него, въ свою очередь, причиной того, что древнѣйшимъ способомъ заключенія брака былъ будто бы насильственный уводъ невѣсты женихомъ. Въ числѣ фактовъ, всего болѣе наведшихъ его на мысль о господствѣ женскаго дѣтоубійства, имѣется и распространенная, яко бы, у сванетовъ практика щадить новорожденныхъ мальчиковъ и убивать дѣвочекъ. Мнѣ пришлось провѣрить это свидѣтельство, и изъ моихъ разспросовъ оказалось, что, при недостаткѣ средствъ къ жизни, сванеты убиваютъ одинаково и мальчиковъ и дѣвочекъ; въ старые же годы больше убивали дѣвочекъ, потому что, при своихъ набѣгахъ, сосѣднія племена обыкновенно уводили ихъ въ плѣнъ; другими причинами, побуждавшими сванетовъ убивать преимущественно дѣвочекъ, было, съ одной стороны, желаніе избѣгнуть большихъ затратъ, неизбѣжныхъ при выдачѣ дочери замужъ и приведшихъ къ убѣжденію, что ныхъ при выдачѣ дочери замужъ и приведшихъ къ убѣжденію, что дѣвушка скорѣе уноситъ достатокъ изъ дому, чѣмъ приноситъ его; а съ другой стороны, суевърное представленіе, будто за всякую убитую дѣвочку небо посылаетъ сванету мальчика. (См. мой "Законъ и обычай на Кавказѣ", т. П).

конъ и обычай на Кавказъ", т. П).

Такимъ образомъ, сванетская практика находитъ себъ объясненіе въ случайныхъ, мъстныхъ и временныхъ причинахъ, а не въ какомъ-то общемъ законъ. Давно замъчено, что фактическія ошибки болье опасны, чъмъ логическія, легко исправляемыя послъдующими работниками. Върность этого замъчанія подтвердилась и въ данномъ случаъ. Тогда какъ въ дъйствительности женщина въ періодъ, предшествующій возникновенію рабства и земельной аппропріаціи,

является едва ли не лучшимъ средствомъ для того, чтобы обезпечить тому или другому роду перевъсъ надъ сосъдями, въ смыслъ увеличенія его личнаго состава, съ помощью привлекаемаго въ ея семью зятяработника, и происходящаго отъ ихъ союза потомства, — Макъ-Ленанъ установиль на ея роль въ первобытномъ обществъ тотъ совершенно не-

върный взглядъ, что она — обуза, отъ которой всъ желаютъ избавиться. Даже апріори кажется непонятнымъ, какъ можетъ общераспространенность обычая дътоубійства имъть иное послъдствіе, помимо прекращенія человъческаго рода? Непонятно также, какъ при его господствъ могло бы установиться то предпочтеніе союзовъ, заключаемыхъ съ родственницами, та, такъ называемая "эндогамія", которую Макъ-Ленанъ призналъ наиболъе стариннымъ порядкомъ супружества. Очевидно, что и всъ дальнъйшіе выводы, дълаемые шотландскимъ этнографомъ на основаніи гипотезы широкаго распространенія д'втоубійства д'ввочекъ, нев'врны. Ошибочна и та точка зр'внія, что похищеніе нев'встъ было н'вкогда обще-распространен-

зрѣнія, что похищеніе невѣстъ было нѣкогда обще-распространеннымъ и, вѣроятно, наиболѣе стариннымъ способомъ заключенія брака, или что обычай, запрещающій бракъ съ родственницами, вытекаетъ самъ собою изъ практики похищенія невѣстъ.

Я укажу сразу, какія основанія мы имѣемъ для того, чтобы предполагать широкое распространеніе, на первыхъ порахъ, брака отработкомъ невѣсты. Въ глазахъ мужскихъ родственниковъ дѣвушки, прежде всего, брата, выдача ея замужъ можетъ быть средствомъ обезпечить семъѣ дарового работника и одновременно уветинить оберонительныя од сили. личить оборонительныя ея силы. Она можетъ также облегчить неженатому брату получение невъсты въ обмънъ за собственную сестру. Такимъ образомъ у многихъ дикарей возникаетъ обычай мъняться невъстами, не выходя изъ границы извъстныхъ семей и родовъ. Это, въ свою очередь, можетъ повести къ предпочтенію браковъ съ чужеродками бракамъ съ родственницами по крови, т.-е. положить начало такъ называемой экзогаміи. Мы не станемъ т.-е. положить начало такъ называемой экзогаміи. Мы не станемъ долѣе останавливаться на этомъ вопросѣ, который подлежитъ еще разсмотрѣнію въ одной изъ слѣдующихъ главъ, и перейдемъ непосредственно къ анализу тѣхъ методологическихъ пріемовъ, необходимость которыхъ вытекаетъ изъ самаго характера матеріала, какимъ располагаетъ генетическая соціологія. Этотъ матеріаль, какъ мы видѣли, двоякаго рода: этнографическій и историко-легендарный. По отношенію къ этнографическому матеріалу желательной является возможно большая его полнота, какъ для историко-легендарнаго— наиболѣе правильное его толкованіе.

Опасность, съ одной стороны, лежить въ обобщени частнаго факта, съ другой, въ построени невърной гипотезы о дъйствительномъ источникъ сказанія, потерявшаго нынъ всякій смысль и значеніе, но способнаго пролить свъть на наше отдаленное прошлое. Эта трудность еще возрастаеть отъ того, что по указанію тъхъ, кто собираль легенды дикарей, сказанія объ ихъ происхожденіи обыкновенно преслъдують опредъленную цъль истолкованія и оправданія установившагося у нихъ порядка; а это одно уже заставляеть изслъдователя относиться къ нимъ съ крайней осторожностью и не считать первобытными тъ върованія и учрежденія, объ установленіи которыхъ толкуется въ преданіи. Нельзя, однако, доводить нашего скептицизма до того, чтобы совершенно игнорировать этотъ источникъ. Безъ него намъ было бы трудно возстановить въ умъ цълый періодъ греческой жизни, періодъ, предшествовавшій сложенію гимновъ Илліады. Бахофенъ и Макъ-Ленанъ дали намъ прекрасный образецъ такого пользованія народнымъ эпосомъ, въ томъ числъ сказаніями о Тезеъ, объ Эдипъ, о Мелеандръ и т. д.; на основаніи его разбора они впервые построили гипотезу материнской семьи, какъ предшествующей по времени семьъ отеческой.

Но, повторяю, осторожность и сопоставление добытыхъ выводовъ съ тѣми, на которые наводитъ знакомство съ этнографическими данными,—необходимыя условія успѣшнаго пользованія этимъ методомъ. Все большій и большій скептицизмъ по отношенію къ нему объясняетъ намъ причину, почему въ новѣйшихъ работахъ по генетической соціологіи этнографическій методъ беретъ рѣшительный перевѣсъ надъ всѣми прочими. При пользованіи имъ дѣлается въ наши дни попытка внести ту опредѣленность и точность, какую даетъ простой подсчетъ явленій.

Этимъ подсчетомъ занимается, какъ всёмъ извёстно, статистика; вотъ почему Эдуардомъ Тэйлоромъ и было предложено распространить на этнографію методъ статистическій. Тэйлоръ рисуетъ себё дёло въ слёдующемъ видё. Изслёдователь собираетъ факты, доказывающіе существованіе извёстнаго вёрованія или обычая у опредёленнаго числа народностей. Если рядомъ съ ними имёются такія, въ бытё которыхъ отсутствуетъ это вёрованіе или этотъ обычай, то и этимъ племенамъ слёдуетъ сдёлать подсчетъ. Разность между обёмми цифрами укажетъ будто бы, какіе порядки нужно считать господствующими, а какіе—исключеніемъ изъ общаго правила.

Но для того, чтобы статистическій методъ, понимаемый такимъ образомъ въ довольно узкомъ смыслъ, способенъ былъ установить въ нашемъ умѣ представление о томъ, что извъстное върование или извъстный обычай дъйствительно являются господствующими, необходимо было бы имъть увъренность, что ни одна народность не обойдена изслъдователемъ и что относительно всъхъ и каждой изъ нихъ уже имъются одинаково подробныя данныя по занимающему его вопросу. Очевидно, что цифры въ нъсколько десятковъ и соего вопросу. Очевидно, что цифры въ нъсколько десятковъ и сотенъ народностей, практикующихъ тотъ или другой обычай, не представляютъ собою и десятой части всъхъ тъхъ, которыя слъдовало бы принять въ расчетъ при установлени общаго вывода и которыхъ нельзя было принять во внимание по недостатку достовърныхъ свидътельствъ. Объ уроженцахъ внутренней Африки мы върныхъ свидътельствъ. Объ уроженцахъ внутренней Африки мы стали пріобрътать опредъленныя данныя лишь за послъдніе двадцать— тридцать лътъ, и насколько спорны или, по крайней мъръ, еще недавно были спорны наши данныя объ обычаяхъ негритосовъ Австраліи, доказываетъ обширная литература, положенія которой болье или менье, опровергнуты недавней работой Спенсера и Гиллена 1). Но и совершенно независимо отъ полноты этнографическаго матеріала, приложеніе статистическаго метода къ этнографіи встрычаєть свои трудности въ томъ фактъ, что, тогда какъ статистика имъетъ дъло съ хорошо опредъленными единицами, напримъръ, съ имъетъ дъло съ хорошо опредъленными единицами, напримъръ, съ числомъ рожденій, — единицы, которыми орудуетъ этнографія, далеко не имъютъ такой опредъленности и далеко не тождественны между собою. Можно недоумъвать, считать ли за одну единицу или за нъсколько обычай или върованіе, распространившееся лучами на широкое пространство въ силу подражанія. Наконецъ, изъ того обстоятельства, что извъстный обычай болье распространенъ, чъмъ обратный, нельзя сдълать никакого опредъленнаго вывода о томъ порядкъ преемства, какой существуетъ между обоими. Да и какъ можно теперь примънять статистическій методъ, когда многихъ племенъ нелавно многолюдныхъ, уже не существуетъ: такъ да и какъ можно теперь примънять статистический методь, когда многихъ племенъ, недавно многолюдныхъ, уже не существуетъ; такъ абхазцы при генералъ Евдокимовъ были однимъ изъ численныхъ племенъ черноморскаго побережья Кавказа, а теперь выселились или вымерли. Много и другихъ племенъ постигла та же участъ. Вспомнимъ о жителяхъ Огненной Земли и объ остякахъ. А между тъмъ эти племена по своимъ върованіямъ и обычаямъ представляли большой интересъ для сравнительной этнографіи. Изъ всего сказаннаго слъдуетъ, что мы не можемъ придерживаться въ этнографіи статистическаго метода, а должны собирать у всъхъ и каждаго изъ

<sup>1)</sup> Northern tribes II Central tribes of Australia. 2 T.

народовъ ихъ архаическія черты и изъ ихъ сравненія строить наши выводы. Несомнѣнно, напримѣръ, что болѣе значительно число народностей, у которыхъ счетъ родства идетъ по отцовской линіи и отецъ передаетъ сыну имя и имущество, чѣмъ число племенъ, у которыхъ счетъ родства ведется отъ матери, у которыхъ ребенокъ принадлежитъ къ ея роду и наслѣдуетъ отъ ея родственниковъ. Но значитъ ли это, что послѣдній порядокъ всегда былъ исключеніемъ? Отнюдь нѣтъ: достаточно указать на тотъ фактъ, что до сихъ поръ въ обществахъ, придерживающихся началъ материнства, мы въ состояніи наблюдать переходъ къ счету родства по отцу, но что обратнаго преемства ни разу не было отмѣчено. Какъ не прійти на основаніи этого къ тому выводу, что счетъ родства по матери предшествуетъ счету его по отцу?

Недавнія попытки примѣнить статистическій методъ къ этнографіи оказались успѣшными при соблюденій условія самаго детальнаго изученія различныхъ сторонъ жизни тѣхъ народностей, въ бытѣ которыхъ приходилось искать отвѣта на вопросъ о причинахъ наличности или отсутствія извѣстнаго явленія. Едва ли не самой удачной попыткой въ этомъ направленіи надо считать ту, которая была сдѣлана Ниборомъ въ примѣненіи къ вопросу о распространеніи рабства. Но для того, чтобы объяснить причину наличности или отсутствія его у тѣхъ или другихъ народностей, автору пришлось изучить и хозяйственный ихъ строй и ихъ отношеніе къ имуществу, и положеніе у нихъ женщинъ, и цѣлый рядъ другихъ сторонъ ихъ общественнаго уклада.

Только подъ условіемъ такого глубокаго проникновенія Нибора во всв сферы жизни дикарей, явилась возможность объяснить причину, по которой охотничьимъ племенамъ рабство болѣе или менѣе неизвѣстно, а если и существуетъ, то служа не однимъ цѣлямъ производства, а, напримѣръ, также удовлетворенію запроса на роскошь, или какъ средство увеличить оборонительныя силы племени; почему ростъ его тѣсно связанъ съ развитіемъ торговаго обмѣна, съ близостью къ морю, всего же болѣе съ успѣхами земледѣлія и аппропріаціей недвижимыхъ имуществъ частными лицами.

Не задерживаясь долѣе на этомъ примѣрѣ, въ виду возможности разритемъ примърѣ, въ виду возможности разритемъ примъръ, постъ собственности, мы остъ

Не задерживаясь долъе на этомъ примъръ, въ виду возможности вернуться къ нему при изучении роста собственности, мы остановимся въ настоящее время на разсмотръніи причинъ, не позволяющихъ намъ довольствоваться однимъ историческимъ матеріаломъ при изученіи древнъйшихъ върованій и древнъйшихъ учрежденій. Если полагаться на нъкоторыхъ сравнительныхъ историковъ права,

въ томъ числѣ на Макса Мюллера и Рудольфа Дареста, сравнительная этнографія находится еще въ періодѣ противорѣчивыхъ теорій, съ которыми историку права нечего считаться, тѣмъ болѣе, что въ его распоряженіи имѣется несравненно болѣе достовѣрный матеріалъ старинныхъ кодексовъ и юридическихъ сдѣлокъ, чѣмъ случайныя наблюденія путешественниковъ, которыми будто бы принуждены довольствоваться этнографы.

Сдъланныя за послъднее время открытія старинныхъ законовъ Вавилона, Египта и нъкоторыхъ древнъйшихъ греческихъ государствъ — напримъръ, Кортины на островъ Критъ — позволяютъ намъ заглянуть въ столь отдаленное прошлое, какъ, за 2250 лътъ до Р. Х., — эпоха, къ которой относится законодательство Гамураби, переданное намъ каменной плитой — стеллою, открытой въ Сузъ въ 1901 году. Но стоитъ только познакомиться съ содержаніемъ этихъ древнъйшихъ памятниковъ, чтобы вынести впечатлъніе объ относительной развитости описываемыхъ ими порядковъ.

Какъ бы баснословны ни были утвержденія брамановъ о древ-

ности ихъ юридическихъ памятниковъ, намъ все же приходится отнесть первоначальную редакцію свода Ману за тысячу дв'єсти л'єть до Р. Х. Моисеево законодательство,—близость котораго къ законамъ, обнародованнымъ Гамураби и нашедшимъ выражение себъ въ только-что упомянутой стелль въ Сузъ, можетъ быть доказано, на цълыхъ пятьсотъ лътъ должно быть признано древнъе первона-чальной редакции индусскихъ сводовъ. Если прибавить, что первыя по времени записи магическихъ заклинаній, религіозныхъ гимновъ и обрядовь у индусовь восходять къ эпохъ, предшествующей появленію ихъ законодательныхъ памятниковъ, что въ Египтъ "Книга мертвецовъ", проливающая такой свъть на раннія представленія о загробной жизни, также восходить за тысячельтія до нашей эры, и что кодексъ Амазиса, нашедшій, какъ думаєть Ревилью, подражателей даже въ составителяхъ законовъ XII таблицъ въ Римъ, не говоря уже о греческихъ законодателяхъ съ Ликургомъ и Солономъ во главъ, былъ реформою болъе старинныхъ юридическихъ порядковъ — то невольно возникаетъ въ умѣ вопросъ: почему не искать въ этихъ раннихъ источникахъ ближайшихъ указаній на отдаленное прошлое человъческихъ сообществъ? Но даже бъглаго знакомства съ только-что указанными памятниками достаточно, чтобы породить сомнъніе въ пригодности ихъ служить вышеуказанной цъли. Въдь самый фактъ появленія письменности свидътельствуеть о продолжительномъ разрывъ со всякою первобытностью, о стольтіяхъ и тысячельтіяхъ, протекшихъ со времени первоначальнаго образованія тъхъ племенъ и народностей, записи которыхъ намъ приходится изучать. Какъ не признать также при простомъ сопоставленіи быта современныхъ дикарей съ тъмъ, какой рисуютъ намъ вышеуказанные памятники, что народы, ихъ создавшіе, перешли уже къ сравнительно высокимъ стадіямъ общественности. Возьмемъ для примъра законъ Гамураби, несомнѣнно древнѣйшій изъ всѣхъ тѣхъ, которые дошли до насъ. Одно уже то обстоятельство, что въ этомъ законѣ при уголовной оцѣнкѣ преступленій принимается въ расчетъ различіе случайнаго и умышленнаго акта, что къ отвѣтственности призываются одни только люди, а не животныя, какъ, напримѣръ, въ древнемъ греческомъ правѣ, что кровное возмездіе родственниковъ уже уступило мѣсто карамъ, налагаемымъ властью, — очевидно устраняетъ возможность искать въ немъ указаній на процессъ зарожденія древнѣйшихъ юридическихъ представленій.

Въ свою очередь ранніе законодательные памятники Египта и Китая уже устанавливають различіе между женою, занимающей въ семь равное положеніе съ мужемъ, и женою, занимающею второстепенное мъсто въ его семь, своего рода первенствующей любовницей—порядокъ, который мы встръчаемъ у нъкоторыхъ кавказскихъ племенъ, напримъръ, у осетинъ. Нужно ли доказывать, что такія юридическія отношенія не могуть считаться первобытными. И въ сводъ Гамураби мы встръчаемся съ существованіемъ двоякаго рода женъ: жены равнаго съ мужемъ положенія и признаваемой закономъ любовницы.

Возьмемъ, съ другой стороны, религіозныя книги браминовъ, и не только Ригъ-Веду, но и почитаемую болѣе старинной Атарва-Веду, или сборникъ магическихъ заклинаній и обрядовъ, быть можетъ возникшихъ ранѣе сложенія индусской мифологіи. Какой свѣтъ проливаютъ онѣ на экономическій, общественный, религіозный и юридическій бытъ современныхъ имъ арійцевъ? Циммеръ, Шрадеръ и въ новѣйшее время Викторъ Анри, въ предисловіи къ изданной имъ книгѣ о магіи въ древней Индіи, отвѣчаютъ намъ на этотъ вопросъ картиной порядковъ, которымъ, во всякомъ случаѣ, недостаетъ первобытности. Народъ, создавшій эти памятники, уже умѣлъ считать до сотни и быть можетъ до тысячи, тогда какъ многіе изъ современныхъ дикарей едва насчитываютъ до двадцати, а то и менѣе. Способность къ такому счету, одна уже допускаетъ предположеніе о томъ, что древніе арійцы владѣли обширными стадами, а изъ самихъ указаній памятниковъ можно заключить, что имъ

извъстна была практика впрягать быковъ въ тяжелыя, поставленныя на колеса, повозки. Они умъли пользоваться руномъ овецъ,— ихъ пищу составляло коровье молоко и мясо. Лошадь уже встръчается въ числъ доместицированныхъ ими животныхъ, хотя и не служитъ еще для верховой ъзды. Само земледъліе имъ далеко не чуждо; если обработка поля плугомъ не можетъ быть доказана по отношенію къ нимъ, то нътъ сомнънія, что имъ была извъстна практика посъва злака, довольно близкаго къ нашему ячменю. Если виноградная лоза была имъ не въдома, то опьяняющее воздъйствіе оказывалъ на нихъ сокъ растенія, извъстнаго подъ названіемъ "кота", и послужившаго отправнымъ пунктомъ для цълаго культа— однохарактернаго,—какъ показалъ, между прочимъ, русскій санскритологъ Овсянико-Куликовскій,—съ культомъ Вакха.

Изъ текста тѣхъ же Ведъ, можно притти къ заключенію, что ихъ современники знали употребленіе глины для горшечнаго дѣла, умѣли производить пряжу изъ растительныхъ и животныхъ волоконъ и сшивать кожи, служившія имъ одеждой. Они перешли уже отъ палатки и сдѣланной изъ листвы хижины къ болѣе прочнымъ постройкамъ, изъ деревянныхъ досокъ и срубленныхъ ими стволовъ; они знали также способъ производить огонь съ помощью тренія и отводили ему почетное мѣсто въ самомъ центрѣ своихъ жилищъ, на домашнемъ очагѣ. Правда, они не умѣли еще утилизировать его для обработки металловъ, и изъ числа послѣднихъ одна мѣдь, отнюдь не желѣзо, была распространена въ ихъ средѣ. На это указываетъ, между прочимъ, то обстоятельство, что въ жертвоприношеніяхъ даже римскихъ жрецовъ—фламиновъ орудіемъ служилъ не желѣзный, а мѣдный ножъ, и желѣзо вообще было изгнано изъ употребленія при совершеніи индо-европейскихъ литургій.

Общественный строй арійцевъ также далеко отошель отъ дикости и варварства. Если нѣкоторые изслѣдователи, въ томъ числѣ Всеволодъ Миллеръ, сумѣли открыть въ гимнахъ Атарваведы темныя указанія на порядки, ничего не имѣющіе общаго съ счетомъ родства въ мужской линіи и съ запретомъ брачныхъ узъ между братьями и сестрами <sup>1</sup>), то несомнѣнно также, что эти намеки касаются фактовъ переживанія. Большинство послѣднихъ встрѣчается, притомъ, не въ средѣ завоевателей арійцевъ, а между покоренными имъ дравидійскими племенами. Позднѣйшимъ изслѣдователямъ—Циммеру, Шрадеру и Виктору Анри—кажется поэтому, что матріар-

<sup>1)</sup> См. его изслѣдованіе объ Ашвинахъ, глава I.

хатъ, точнѣе, счетъ родства по одной женской линіи, или совершенно не быль извѣстенъ арійцамъ Индіи, или представлялся уже пройденной ими стадіей развитія въ моментъ редактированія ихъ священныхъ книгъ.

Семейному быту, построенному на началахъ отечества, а не материнства, соотвътствуетъ и общественное устройство, въ которомъ рядомъ съ немноголюдными поселками, встръчаются если не города, то городища, или укрвиленныя стоянки, достаточно обширныя, чтобы доставить въ случав нужды пріють и людямь и скоту. Эти местные союзы подчинялись общему вождю и поддерживали между собою извъстную связь, подъ начальствомъ избираемаго лица, носившаго наименованіе reg или rego, имя, отъ котораго произошли, въ равной степени, и индусскій раджа, и римскій rex. Хотя кровная месть еще продолжала ръшать, какъ общее правило, столкновенія частныхъ лицъ и ихъ семей, но древними арійцами признавалось также магическое дъйствіе присяги и испытаній огнемъ и водою (такъ называемыхъ ордалій). Что касается до религіозныхъ вѣрованій и культа, то, на-ряду съ анимизмомъ, общимъ арійцамъ съ самыми отсталыми народностями міра, на-ряду съ этой вірой въ души усопшихъ родителей (индусскія pitris, пранскія fravashi, римскія manes, славянскіе домовые и т. д.), мы встрѣчаемъ культъ бо-жествъ—покровителей и творцовъ міра, прежде всего Неба, отца всъхъ живыхъ существъ (культъ его сохранился въ культъ санскритскаго Diays pitar греческаго Zeys poter, римскаго Juppiter). Культь огня, который, на санскритскомъ языкъ обозначается и передается однокореннымъ съ нашимъ словомъ "agni", принадлежитъ, несомнънно, къ числу столь же древнихъ, какъ и культъ Небаотца, что въ свою очередь объясняется и трудностью добыванія огня первичнымъ способомъ тренія, и получаемой отъ него пользою; последняя побудила къ поддержанію огня искусственно, какъ думаеть Анри, въ предълахъ каждаго рода или клана, особо приставленными къ тому лицами, позднъйшими представительницами которыхъ и были римскія весталки. Этою важностью огня и трудностью его добыванія объясняется одновременное повтореніе и въ греческой и въ индусской минологіи сказанія о геров-король, приносящемъ съ собою огонь и надъляющемъ имъ въ Греціи эллиновъ, а въ Индіи арійцевъ. Въ Греціи этимъ героемъ является Прометей, въ Индіи король Матава.

Къ числу божествъ, по всей въроятности зародившихся у арійцевъ еще до момента ихъ разселенія, надо отнести и ту пару Ашвиновъ, которая индусскими минологами, въ числъ ихъ Всеволодомъ Миллеромъ, отождествляется съ Солнцемъ и Луною. Въ греческой минологіи также встрівчаются парныя божества—Касторь и Поллуксъ. Анри справедливо замъчаетъ, что нельзя съ точностью опредълить, что понимали подъ этими божествами древнъйшіе арійцы несомивнно, однако, что въ нихъ видвли какихъ-то лучезарныхъ покровителей, подобіе которымъ встръчается, помимо названныхъ минологіей, и въ германской и въ литовской. Эта возможность отмътить существование въ религіозныхъ върованіяхъ арійцевъ не только общаго имъ со всёми первобытными народами культа предковъ, но и въры въ міровыхъ боговъ-покровителей и твордовъ Неба, Огня, небесныхъ свътилъ, очевидно, не позволяетъ искать у нихъ однихъ зародышей религіозной мысли, а наоборотъ, вызываетъ съ нашей стороны признание довольно высокаго уровня этой мысли. Это убъждение еще усиливается при изучении характера самаго ихъ культа: рядомъ съ домашнимъ мы встръчаемъ у арійцевъ и такой, органами котораго служить обособившійся классь лиць, обозначаемыхъ на санскритскомъ и латинскомъ языкахъ однокоренными терминами flamen-brhamen. Это обстоятельство заставляетъ Виктора Анри признать общимъ предкомъ для римскихъ и индусскихъ жрецовъ кудесника, котораго нъкоторыя индо-европейскія племена обозначали словомъ, смыслъ котораго — "говорить уважительно". То обстоятельство, что у римлянъ, и у индусовъ при обозначеніи, у первыхъ-верховныхъ жрецовъ, а у вторыхъ-великихъ миоическихъ мудрецовъ, впервые открывшихъ людямъ боговъ и изобръвшихъ жертвоприношенія, употребительны термины, выражающіе ту же мысль— "проведенія пути или моста" (pathi-krt и pontufeix) 1), даеть поводъ думать, что уже у древнихъ арійцевъ обособились зародыши того класса, за которымъ признается посредничество между міромъ земнымъ и міромъ небеснымъ. Самое жертвоприношение не имъетъ у арійцевъ того характера, какой оно носить у народовъ дикихъ и варварскихъ, придерживающихся началъ тотемизма. Если къ этимъ послъднимъ можетъ быть приложена теорія Робертсона Смиса, объяснившаго источникъ жертвоприношенія у семитовъ желаніемъ членовъ тотема войти въ ближайшее общение съ избраннымъ ими звъремъ-покровителемъ и пріобщиться къ его природъ однажды въ годъ повторяющимся пирше-

<sup>1)</sup> Латинскій корень fak--дълать, отвѣчаеть индусскому kaèr, имѣющему то же значеніс.

ствомъ, на которомъ пищей служитъ этотъ запретный въ остальное время звѣрь, то у древнихъ арійцевъ, насколько можно судить по содержанію ихъ священныхъ книгъ, совершенно отсутствуетъ всякое представленіе подобнаго рода. Они нимало не задаются мыслью о возможности войти въ общеніе съ божествомъ-покровителемъ путемъ пролитія его крови. Въ Ведахъ кровь вообще носитъ характеръ "нечистаго отброса", который вмѣстѣ съ плевелами и экскрементами состоитъ въ распоряженіи дьявола.

Итакъ, въ арійскомъ культъ ньтъ никакихъ слъдовъ тотемизма. "Наибольшая уступка, какая можетъ быть сдълана этой въ настоящее время модной теоріи, — говоритъ Викторъ Анри, — сводится къ признанію, что индо-европейцы или арійцы произошли отъ дикарей, придерживавшихся началъ тотемизма; но мы застаемъ арійцевъ въ періодъ времени, когда эта фаза настолько осталась позади, что самая память о ней исчезла".

Соображая все сказанное, мы необходимо приходимъ къ заключенію, что ни въ раннемъ законодательствѣ семитовъ, законахъ Гамураби—древнѣйшемъ изъ всѣхъ дошедшихъ до насъ сводовъ и даже отдѣльныхъ законодательныхъ нормъ, ни въ первыхъ по времени сборникахъ религіозныхъ обрядовъ, магическихъ заклинаній, гимновъ и сказаній, нельзя найти матеріаловъ для возстановленія въ умѣ картины первичныхъ стадій общественности.

Древнъйшіе памятники не ставять насъ лицомъ къ лицу съ генезисомъ семьи, рода, государства, религіи, собственности и т. д., очевидно, потому, что весь этотъ процессъ эволюціи долженъ быль совершиться задолго до появленія письменности и возникшей съ нею возможности передачи потомству религіозной догмы или юридической системы. Но въ древнъйшихъ памятникахъ письменности и права, какъ и въ болъе позднихъ по времени, но столь же архаическихъ по содержанію, религіозныхъ кодексахъ и сборникахъ гимновъ и заклинаній, какими являются, напримъръ, въ Индіи Веды и сводъ Ману, а въ древней Греціи — народныя эпопеи, связанныя съ именемъ Гомера, — можно найти рядъ пережитковъ. Они и раскрывають передъ нами если не всѣ, то по крайней мѣрѣ нъкоторыя стороны болъе старинныхъ порядковъ. Средневъковые источники права, какъ житія святыхъ, хроники, эпопен, сказки, и т. д. дають не менъе обильный матеріалъ. Весь онъ подлежить изученію. Выводы, добытые этимъ путемъ, должны быть сопоставлены съ тѣми, какіе даеть намъ сравнительная этнографія. И изъ такого сопоставленія у насъ получится ув'вренность и въ архаичности

извъстныхъ нормъ и върованій, и въ ихъ распространенности въ отдаленные періоды жизни человъчества. Явится также возможность установленія изв'єстнаго логическаго, а потому и историческаго, преемства различныхъ системъ върованій и общественныхъ порядковъ у отдёльныхъ народовъ. Такія возстановленія цёлыхъ эпохъ по уцълъвшимъ слъдамъ и по аналогіи, какую эти слъды представляють съ порядками, доселъ держащимися у тъхъ или другихъ отсталыхъ наредностей, требуетъ отъ изследователя двухъ, редко когда встрвчающихся въ одномъ человъкъ способностей: созидательной—немыслимой безъ научной фантазіи—и аналитической, требующей самаго строгаго критическаго отношенія къ фактамъ и къ дълаемымъ изъ нихъ выводамъ. Немудрено, поэтому, если генетической соціологіи, несмотря на ея юношескій возрасть, приходится уже считаться со многими гипотезами или системами, отошедшими или отходящими въ область прошедшаго. Таковы, напримъръ, гипотеза о первобытной гинекратіи, или господствъ на первыхъ порахъ женщинъ надъ мужчинами, гипотеза объ универсальномъ распространеніи тотемизма, или обычая производить себя и своихъ родственниковъ отъ того или другого звъря или растенія. Оставлены и теорія о развитіи культа животныхъ и растеній изъ этого универсальнаго тотемизма, и теорія, выводящая жертвоприношеніе изъ обычая нарушать однажды въ году установившіеся запреты вкушать на общемъ пиршествъ отъ мяса или плодовъ опредъленнаго звъря или растенія.

Вмѣсто того, чтобы останавливать вниманіе читателя на разборѣ всѣхъ этихъ теорій, я постараюсь представить въ систематическомъ изложеніи тѣ положенія, которыя всего болѣе могутъ быть обоснованы фактическими данными и отвѣчаютъ психическому уровню первобытнаго человѣчества и его матеріальнымъ нуждамъ.

Однимъ изъ условій первобытности тѣхъ или другихъ порядковъ будетъ для насъ близость ихъ къ тѣмъ, которые существуютъ въ общественной жизни высшихъ породъ животнаго царства, такъ какъ трудно допустить, чтобы въ исходный періодъ общественнаго развитія человѣчество стояло на значительно низшей или высшей ступени, чѣмъ та, какую занимаютъ, напримѣръ, антропоидныя обезьяны. Отсюда логически вытекаетъ для насъ необходимость познакомиться, хотя бы въ самыхъ общихъ чертахъ, съ тѣми выводами, къ которымъ пришли біологи и соціологи, занимавшіеся вопросами объ обществахъ животныхъ.

Другимъ условіемъ правильности выводовъ будеть ихъ согла-

сованность между собою. Очевидно, что намъ нельзя признать первичными такіе порядки, какіе стоять въ прямомъ противоръчіи или съ низкимъ уровнемъ психической дъятельности, необходимо составлявшей особенность первобытнаго человъчества въ той же мъръ, какъ и современныхъ дикарей, или съ матеріальными условіями его и ихъ жизни. Намъ нельзя будеть, напримъръ, говорить о существованіи страсти къ накопленію и образованію запасовъ ранъе изобретенія способовъ добывать огонь, то-есть, способовъ препятствовать истребленію пищи вліяніемъ времени; нельзя будеть приписывать первобытному человъчеству понятіе о единомъ Богъ, творцъ міра и людей, безпристрастномъ судью и карателю зла на землю, такъ какъ такое понятіе для нихъ слишкомъ возвышенно. Роковой ошибкой было бы также всякое злоупотребление логикой, всякое депущеніе, что изъ одного факта наличности техть или другихъ условій, экономическихъ, религіозныхъ, политическихъ и т. д., необходимо вытекають и всв остальныя. Монизмъ, въ данномъ случав, сводился бы на практикъ къ тому, что французы называють "симплизмомъ", т.-е. къ наивному упрощенію задачи, къ сведенію ея, по върному замъчанію Фридриха Энгельса, къ тому уравненію съ однимъ неизвъстнымъ, о которомъ, повидимому, мечтали марксистыкультурь-историки. Я надъюсь показать, что даже такое явленіе очевидно экономическаго характера, какимъ надо считать анпропріацію предметовъ природы, изъ чего со временемъ развивается собственность, стоить въ самой тысной связи съ психическими воздыйствіями, со страхомъ магической силы, заключающейся будто бы въ предметахъ, бывшихъ или доселъ состоящихъ въ тъсномъ отношеній къ данному лицу. Я познакомлю читателей въ одной изъ дальнъйшихъ главъ съ тою ролью, какую играють "табу" или религіозные запреты въ сферѣ чисто-экономическихъ отношеній. Игнорировать вліяніе, какое столкновенія отдівльных племень между собою, сопровождаемыя завоеваніемъ и подчиненіемъ, имветь на возникновеніе, наприм'връ, сословій и классовъ, было бы не мен'ве ошибочно, чёмъ говорить объ ихъ возникновении внё всякой зависимости отъ раздъленія труда и накопленія достатка. Всв стороны общественной жизни тесно связаны между собою и воздействують другъ на друга. Раскрыть это взаимодъйствие въ прошломъ и объяснить зарожденіе върованій и учрежденій и составляеть ближайшую задачу всякаго соціолога, всего же болье того, кто посвятиль свой трудъ генетической соціологіи.

# 

the state of the contract of the contract of the state of the state of

Критеріи первобытности и общественная жизнь животныхъ.

englesope to a manager and average and the second

AND PROPERTY OF THE PERSON OF

§ 1.

Изъ предшествующаго очерка необходимо вытекаеть тоть выводъ, что отдаленнъйшее прошлое человъчества не можеть быть изучено съ номощью одного историческаго матеріала. А отсюда то послъдствіе, что съ этимъ запросомъ мы должны обратиться къ даннымъ этнографіи. Но туть на первыхъ же порахъ представляется, повидимому, непреодолимая трудность. Какой критерій, спрашивается, имъемъ мы для признанія большей или меньшей первобытности тъхъ или другихъ дикарей: характеръ ли употребляемыхъ ими орудій производства, или характеръ ихъ религіозныхъ представленій и общественныхъ порядковъ? Оказывается, что при однихъ и тъхъ же орудіяхъ производства, не выходящихъ за предълы неотесаннаго или отесаннаго камня, разные дикари придерживаются, одни-материнства, другіе-отчества; одни живуть въ крайней обособленности, другіе-въ болъе или менъе стадныхъ соединеніяхъ и т. д. Съ другой стороны, материнство или счетъ родства по одной женской линіи, постоянная связь ребенка съ одной только матерью и ея родственниками, въ частности, со старшимъ братомъ, слабое признаніе отеческой власти и обязательствъ сына по отношенію къ отцу, встръчаются въ равной степени и у племенъ, живущихъ рыболовствомъ и звъроловствомъ, и у племенъ, перешедшихъ уже къ земледълію; тогда какъ, наоборотъ, счетъ родства по отцу, постоянное пребывание женщины въ жилищъ мужа, признаніе супружескаго и отцовскаго авторитета, не ограничиваются одними земледѣльческими племенами, но проникають глубоко въ среду племенъ охотниковъ и рыболововъ, и даже тѣхъ, для которыхъ пищею являются, по преимуществу, коренья и черви. Такъ, напр., мы находимъ счетъ родства по отцу и у большинства краснокожихъ племенъ Южной Америки, въ томъ числѣ у Ботакудовъ Бразиліи, и у тѣхъ негритосовъ Центральной Австраліи, которые извѣстны подъ именемъ Арунта и по мнѣнію обстоятельно изучившихъ ихъ бытъ англійскихъ этнографовъ, Спенсера и Гиллена, должны считаться первобытными. Необходимо отмѣтить при этомъ, что бокъ-о-бокъ съ этими племенами живутъ другія, также негритосскія, но во многомъ ихъ опередившія, у которыхъ тѣмъ не менѣе сохранился счетъ родства по матери и исключительное подчиненіе дѣтей ея роднѣ.

Въ разное время этнографами признавались за первобытныя по преимуществу то тв, то другія племена, и, смотря по характеру присущихъ имъ учрежденій, отправнымъ пунктомъ въ развитіи человъчества провозглашались то парныя соединенія мужчины съ женщиной, то человъческое стадо или орда съ полнымъ или почти полнымъ отсутствіемъ всякой общественной дифференціаціи. Еще недавно, послѣ появленія извѣстнаго труда братьевъ Сарразенъ о нъкоторыхъ туземныхъ племенахъ, населяющихъ внутреннюю часть Пейлона, такъ называемыхъ Ведда, парное соединение охотно принималось за отправный пункть всякаго дальнейшаго общественнаго устройства, точь-въ-точь какъ въ XVII-мъ въкъ, когда сложилась впервые такъ называемая патріархальная теорія. Еще недавно извъстнымъ Андрю Ленгомъ сдълана была попытка оживленія той же теоріи на основаніи изслідованій, произведенных англійскимъ чиновникомъ Аткинсономъ надъ бытомъ дикарей Андоманскихъ острововъ, условія жизни которыхъ также представляются весьма отсталыми. Господствовавшая до последняго времени теорія продолжала, однако, считать стадныя соединенія или орды древнъйшимъ типомъ устройства человъчества, въ виду ихъ распространенности и въ быту американскихъ краснокожихъ и въ быту негритосовъ Австраліи. Но и въ средѣ этихъ народностей встрѣчается довольно сложная и искусственная организація родства, основу которой составляють парныя дёленія на группы родственниковъ и покольній, въ средь которыхъ бракъ запрещень; этимъ народностямъ извъстно также не только обособление родовъ-тотемовъ, но и лицъ, прошедшихъ искусъ посвящения и не прошедшихъ его. Очевидно,

поэтому, что о первобытности нельзя говорить въ строгомъ смыслъ слова и по отношенію къ этимъ илеменамъ. А изъ всего сказаннаго, кажется, возможенъ только одинъ выводъ—именно тотъ, что этнографія не ставитъ насъ лицомъ къ лицу ни съ однимъ народомъ, въ строгомъ смыслъ слова первобытнымъ; она только доставляетъ намъ матеріалъ для многочисленныхъ сопоставленій и основанныхъ на нихъ умозаключеній, въ результатъ которыхъ можетъ получиться гипотеза о начальныхъ стадіяхъ въ развитіи человъческихъ обществъ.

#### \$ 2

Въ предыдущемъ изложении вопросъ о невозможности признать характеръ первобытности за культурою тъхъ или другихъ отсталыхъ племенъ разсматриваемъ быль съ точки зрвнія ихъ общественнаго устройства. Но ничто не мъшаетъ приложить и другой критерій: можно задаться мыслью о томъ, не представляють ли современные дикари цълой іерархіи общественныхъ типовъ, отличныхъ другъ отъ друга, не своимъ строеніемъ, а степенью исихическаго развитія лицъ, входящихъ въ ихъ составъ. Почему не спросить себя, составляеть ли, напримъръ, религія общее достояніе всъхъ народовъ, или же, наоборотъ, имъется возможность указать на такіе, которымъ она совершенно чужда; послъдніе, очевидно, носили бы характеръ большей первобытности. Наконецъ, въ самой религіи нельзя ли установить извъстныхъ преемственныхъ стадій, признавая, напримъръ, какъ думаетъ Фразеръ, что магія предшествовала въръ въ боговъ, или, какъ предполагаетъ Тэйлоръ, что увъренность въ матеріальноми бытіи душь и тіней, увітренность, изъ которой, со временемъ, развился не одинъ культъ предковъ, но и культъ животныхъ и растеній, какъ обиталищь этихъ предковъ, или, точнъе, ихъ тъней или душъ, предшествовала во времени возникновенію всякой космогоніи, всякому признанію верховных существь—творцовъ и управителей міра. Если бы была возможность указать на существование народностей, у которыхъ вовсе нътъ религии, а имъется только магія, то такія народности, очевидно, могли бы считаться болъе первобытными; точно также большую степень первобытности пришлось бы признать за тъми народностями, которымъ неизвъстна въра въ центральныхъ боговъ-управителей міра, минологія которыхъ не выходить за предълы простого анимизма и фетишизма. Знакомство съ этнографіей приводить насъ, однако, къ тому убъжденію, что не существуєть народностей, совершенно лишенныхъ вся-

кихъ религіозныхъ представленій. Прислушаемся къ тому, что говоритъ на этотъ счетъ одинъ изъ лучшихъ знатоковъ сравнительной этнографіи и миоологіи, авторъ извъстнаго сочиненія "О первобытной культуръ", Эдуардъ Тэйлоръ. Въ послъднемъ изданіи своего трактата, т. І, стр. 418, оксфордскій профессоръ пишетъ: "Утвержденіе, что им'єются грубыя племена, совершенно лишенныя религіи, гипотеза, очевидно, теоретически допустимая и способная, быть можеть, найти современемъ подтверждение въ дъйствительности; но пока она не опирается на достаточно серьезномъ фундаментъ и не можетъ быть подтверждена доказательствами, устраняющими всякое сомнъніе". Племенами, совершенно не знающими религіи, въ разное время признавали и краснокожихъ Южной Америки, и австралійцевъ, и туземцевъ Квинслэнда. Оказывается, однако, что эти мнимо-лишенныя религіи народности совершають акты, которые необходимо предполагають въру въ загробное существование и зависимость живущихъ отъ умершихъ. Такъ, австралійцы принисываютъ происхожденіе осны какому-то духу, именуемому ими Budyah; племена Квинслэнда каждые два года на особыхъ собраніяхъ приносять въ жертву какому-то злому духу молодыхъ дѣвушекъ; нѣкоего Ваіате, голосъ котораго туземцы слышатъ въ грозѣ, они считаютъ творцомъ всѣхъ вещей. На главу демоновъ, Turramullen, они возлагаютъ отвѣтственность за всякое бѣдствіе и всякую болѣзнь, ихъ постигающую; по ихъ представленіямъ; онъ является въ ихъ собранія во образъ змъя. У южно-американскихъ краснокожихъ, объявленныхъ католическимъ миссіонеромъ Феликсомъ де-Азара лишенными всякой религи, встречаются темь не мене следующе обряды и върованія. Payagos кладуть съ мертвецомъ его оружіе и одежду; члены этого племени имъютъ нъкоторое представленіе о загробной жизни. Другое племя, Guanos, върить въ существо, награ-ждающее за добрыя дъла и карающее за злыя. У самыхъ отсталыхъ народностей Южной Африки мы встръчаемъ особое название для тіней усопшихъ. Если принять поэтому, вмість съ Тэйлоромъ, то опредъленіе религіи, что она равнозначуща съ върою въ духовныя существа, то придется, заодно съ нимъ, сказать, что мы находимъ ее у всъхъ расъ и народностей, о которыхъ имъются въ нашемъ распоряжении сколько-нибудь точныя данныя (ibid., стр. 424).

Но, можеть быть, есть возможность найти племена, у которыхъ мъсто религіи занимаеть одна только магія? Такъ, повидимому, склоненъ думать авторъ извъстнаго сочиненія "Золотая вътвь",

Фразеръ, профессоръ Кэмбриджскаго университета. "Магія, — пишетъ онъ (стр. 70, І-го тома второго и послѣдняго изданія его Golden bough отъ 1900 г.), — древнѣе религіи, она появляется ранѣе ея въ исторіи человѣчества. У дикарей Австраліи магія вполнѣ распространена, — религія же болѣе или менѣе отсутствуетъ. Всѣ въ Австраліи готовы заниматься магіей и въ то же время въ ней нельзя встрѣтить ни одного жреца. Каждый воображаетъ, что онъ можетъ воздѣйствовать на поведеніе ближнихъ, или измѣнить естественный ходъ вещей съ помощью магіи; но никто не думаетъ о томъ, чтобы склонить въ свою пользу боговъ молитвою и жертвоприношеніемъ".

Чтобы понять причину разногласія Фразера съ Тэйлоромъ по вопросу о существованіи или несуществованіи религіи у австралійцевъ, надо принять во внимание то обстоятельство, что для Фразера религія означаеть нічто большее, чімь для Тэйлора. Послідній, какъ мы видъли, опредъляль ее, какъ въру въ духовныя существа; Фразеръ же видитъ въ ней въру въ силы высшаго порядка по отношенію къ человъку, силы, которыя управляють и контролирують жизнь природы и людей и должны поэтому сдълаться предметомъ дъйствій, благопріятно располагающихъ ихъ въ нашу пользу (т. І, стр. 63). Противоставляя религію магіи, Фразеръ говоритъ, что первая предполагаеть воздъйствие сознательных и личныхъ агентовъ высшаго порядка, произвольно измѣняющихъ ходъ природы: для магіи же достаточно одной простой ассоціаціи идей, по принципу сходства и пресмства. Отибочность магіи лежить въ одномъ невърномъ пониманіи причинъ, обусловливающихъ преемство явленій, а не въ отрицаніи самого факта ихъ естественной зависимости другъ отъ друга. Такъ, закалывая символическое изображение человъка, сдъланное изъ воска и пакли, магикъ думаетъ, что, помимо всякаго вмѣшательства высшаго существа, въ силу необходимости послѣдуетъ каждый разъ смерть лица, противъ котораго направлено магическое дъйствіе (развитіе этихъ взглядовъ можно найти въ главъ III, I тома сочиненія Фразера, во французскомъ перевод'ь, стр. 64 и сл'ядующія). Изъ двухъ опредъленій, данныхъ религіи, принадлежащее Тэйлору должно считаться болже общимь; оно не исключаеть возможности одновременнаго существованія и в'вры въ духовъ, и допущенія магическихъ воздъйствій. Вопреки утвержденію Фразера, что есть племена, у которыхъ, рядомъ съ магіей, не имъется въры въ существа, отличныя отъ живущихъ, сравнительная этнографія постоянно ставить насъ лицомъ къ лицу съ фактами, свидътельствующими о заботливости живущихъ по отношенію къ умершимъ, заботливости, вызываемой чисто эгоистическимъ расчетомъ, боязнью имъть ихъ противъ себя.

Самъ Фразеръ долженъ признать, что въ юго-восточной части Австраліи туземцы негритосы озабочены судьбою умершихъ друзей. Такъ племена Викторіи зажигають огни у труповъ покойниковъ; другія племена, говорить Фразерь, раздівляють віру въ существованіе верховнаго духа, не дізлая его, однако, предметомъ культа. Мы думаемъ, что въ этихъ словахъ, можно видъть неполную передачу Фразеромъ тъхъ самыхъ фактовъ, на основании которыхъ Тэйлоръ считаетъ возможнымъ утверждать, что этнографіи пока неизвъстны народности, у которыхъ отсутствовала бы всякая въра въ духовныя существа, а следовательно и религія. Полемизируя одновременно и съ Фразеромъ и съ Тэйлоромъ, Андрыо Ленгъ въ двухъ новъйшихъ своихъ сочиненіяхъ, озаглавленныхъ, одно- "Какъ дълается религія", а другое— "Магія и религія", проводить тотъ взглядъ, что идея высшаго существа встръчается въ грубой, но осязательной формъ, на самой низшей ступени дикости и не можетъ считаться продуктомъ позднъйшей умственной спекуляціи, отправнымъ пунктомъ которой была бы вера въ привиденія. На стр. 175 перваго изъ двухъ названныхъ мною сочиненій Ленгъ берется доказать, въ противность Спенсеру, Гексли и Тэйлору, что верховное существо въ представленіяхъ самыхъ отсталыхъ племенъ является творцомъ и управителемъ міра и не лишено даже характера нравственнаго руководителя. Въ новъйшемъ своемъ сочинения, направляя свою критику, главнымъ образомъ, противъ Фразера, Ленгъ указываеть на то противоръчіе, въ какомъ стоить мивніе, что австралійцы знають магію и не им'вють религіи, съ фактомъ, приводимымъ, напримъръ, самимъ Фразеромъ, что первенецъ събдаемъ быль племенемъ и что такое пиршество было, въ своемъ родъ, религіозной церемоніей (Магія и религія, стр. 49). Ленгъ указываетъ далъе на то, что у одного изъ австралійскихъ племенъ, "Kurnai", имъется верховное существо, именуемое brewin; у племени Dieri. въ центральной Австраліи, мы находимъ мужскихъ и женскихъ духовъ, именуемыхъ Mura - Mura; подъ ними одни, напримъръ, германскій миссіонеръ Зибортъ, разумівотъ предковъ-покровителей, тогда какъ другіе, въ томъ числѣ Газонъ, —добраго духа. По мѣрѣ того, какъ англійскимъ миссіонерамъ удается проникнуть въ сокровенныя тайны австралійскихъ племенъ, тщательно скрываемыя отъ женщинъ и лиостранцевъ и обнаруживаемыя только посвященнымъ,

вслъдъ за прохожденіемъ ими необходимаго искуса, передъ глазами этнографовъ все болѣе и болѣе выступаетъ фактъ существованія и у самыхъ отсталыхъ народностей Австраліи зачатковъ минологіи. Такъ у Aruntha, которыхъ Спенсеръ и Гилленъ не прочь признать крайне первобытными, встрѣчается вѣра въ существованіе великаго духа, Тwamirka, живущаго въ дикихъ и недоступныхъ мѣстностяхъ, и голосъ котораго якобы раздается въ шумѣ, прочизводимомъ ихъ грубыми инструментами. Катівагоі слышатъ въ громѣ голосъ своего верховнаго духа Ваіате. У отдѣльныхъ племенъ Новаго Южнаго Валлиса, по словамъ Камерона, также встрѣчается, что тѣни покойниковъ посѣщаютъ землю и нерѣдко видимы для живущихъ 1).

Мы не задаемся пока вопросомъ, насколько обоснована теорія Ленга о происхожденіи въры въ верховныхъ боговъ, независимо отъ признанія матеріальнаго существованія душь и тъней. Для насъ важенъ только болъ подчеркнутый имъ, но и ранъе его уже признанный Тэйлоромъ фактъ существованія у самыхъ отсталыхъ пле-

менъ, рядомъ съ магіей, и религіи.

Но если, такимъ образомъ, нътъ возможности указать на народности совершенно нерелигіозныя, то, съ другой стороны, нельзя не видъть въ постепенномъ переходъ отъ магіи къ религіи и ръшительномъ перевъсъ послъдней надъ первой, доказательство разрыва народа съ первобытностью. Фразеръ, повидимому, не прочь принять такую точку зрвнія. На стр. 75, т. І своей книги онъ пишеть: "Какія причины побудили человъчество разорвать съ магіей, какъ предметомъ въры и практики и обратиться взамънъ ея къ религіи? Наиболье сильные умы должны были современемъ притти къ сознанію, что магическіе обряды и заклинанія не достигали тъхъ цълей, къ которымъ они были направлены. Это соображение должно было навесть ихъ на ту мысль, что если міръ продолжаеть итти своимъ путемъ, независимо отъ всякаго магическаго воздъйствія, то причина того лежить въ наличности существъ, подобныхъ людямъ, но несравненно болъе сильныхъ. Невидимыя глазу, они управляютъ ходомъ вещей и являются дъйствительной причиной всъхъ тъхъ явленій, которыя дотол'є связывали съ магическими д'єйствіями". Религія, начавшаяся, по мнѣнію Фразера, съ частичнаго допущенія вмѣшательства высшей силы, по мѣрѣ своего роста переходить къ

<sup>&#</sup>x27;) Смотри всю главу III книги Ленга "Магія и религія".

признанію абсолютной зависимости міра и людей отъ божественнаго (стр. 75 и 78).

Еслибы, въ дъйствительности, можно было указать на народности, у которыхъ произошла такая заміна магіи религіей, то у насъ получился бы критерій для отнесенія различныхъ илеменъ въ категоріи большей или меньшей первобытности. Но, на самомъ дълъ, мы должны признать, что у народностей, стоящихъ на несравненно высшей ступени культуры, чемъ негритосы и краснокожіе, развившихъ у себя письменность и государственное устройство, магія продолжаетъ существовать бокъ-о-бокъ съ минологіей. Достаточно указать для этого на магію древнихъ Ассирійцевъ, такъ обстоятельно изученную за послъднее время Фоссе, или на магію древнихъ индусовъ, о которой говорять намъ ихъ священныя книги, въ частности Атарваведа. Здёсь магія уживается съ культомъ верховныхъ божествъ и даже входить съ этимъ культомъ въ тъсное общеніе; здёсь служители этого культа, брамины, въ то же время являются и магиками по преимуществу; браминъ присутствуетъ при совершении извъстныхъ магическихъ дъйствій для того, чтобы, въ случав какого-нибудь упущенія или нарушенія разъ освященнаго ритуала, особыми заклинаніями парализовать вліяніе допущенной ошибки. Самое имя брамина съ его первоначальнымъ смысломъ "хранимой въ тайнъ формулы", а отсюда и человъка, владъющаго этой формулой, этимъ священнымъ словомъ — указываетъ на присущій ему характеръ кудесника (Викторъ Анри, стр. 37). Браминъ стоитъ въ то же время въ теснейшемъ отношении къ культу верховныхъ божествъ; въ своихъ заклинаніяхъ онъ обращается къ ихъ помощи противъ злыхъ духовъ, препятствующихъ желательному исходу его магическихъ дъйствій, то къ богу огня-Агни, то къ другому верховному божеству-Индръ. Такимъ образомъ колдунъ одновременно является въ ведической Индіи и священникомъ; мы становимся въ ней липомъ къ лицу съ этой, какъ выражается Анри, древней и всемірной связью магіи, культа и религіи (стр. 32). Итакъ, въ концѣ нашего анализа получилось, что нътъ основанія говорить ни о народностяхъ, лишенныхъ религіи, и знающихъ одну только магію, ни о такихъ, у которыхъ магія смънилась бы окончательно религіей, а не вошла бы съ нею въ болъе или менъе тъсный союзъ. Этого обстоятельства достаточно, чтобы лишить насъ возможности примѣненія къ вопросу о большей или меньшей первобытности тёхъ или другихъ расъ критерій большей или меньшей ихъ умственности, насколько последняя сказывается въ появленіи и рость религіи въ ущербъ ма-

гіи. Не то, чтобы въ религіозныхъ върованіяхъ нельзя было отмътить поступательнаго движенія и прямой связи какъ съ матеріальными условіями быта, такъ и съ вызваннымъ ими накопленіемъ знаній и практическаго опыта. Никто не станетъ отрицать, что политеизмъ есть явленіе высшаго порядка сравнительно съ анимизмомъ. или что появленіе культа деревьевъ, а затімь почитанія культурныхъ растеній, не стоить въ тёсной связи съ переходомъ отъ охотничьяго и пастушскаго быта, которому болве свойственны богизвъри, къ земледъльческому (сравни Фразеръ т. П. стр. 71). Но эти различія върованій, обусловленныя въ свою очередь прогрессомъ матеріальной культуры, не могутъ служить критеріемъ для размъщенія отдъльныхъ племень по восходящей лъстниць общественности; они нисколько не позволяють намъ признать характеръ первобытности за тъми или другими народностями преимущественно передъ всъми прочими. Отсюда, — тотъ необходимый выводъ, что этнографія не ставить нась лицомъ къ лицу съ цервобытнымъ состояніемъ человъчества и что гипотеза о немъ можетъ быть построена не иначе, какъ путемъ последовательныхъ умозаключеній, въ основу которыхъ должны быть положены, какъ мы сейчась увидимъ, не одни данныя этнографіи.

#### § 3.

Какіе же, спрашивается, факты надлежить принять во вниманіе изслідователю, помимо тіху, съ которыми знакомять насъ наблюденія надъ жизнью дикарей? Отвъть напрашивается самъ собой: разъ человъкъ есть животное и связанъ длинною цъпью послъдовательныхъ трансформацій не только съ міромъ позвоночныхъ, но и съ міромъ безпозвоночныхъ; разъ, въ частности, гипотеза Дарвина, относящая отдаленнаго предка человъка къ породъ антропоидныхъ обезьянъ, находить все новыя и новыя подтвержденія, въ числів которыхъ едва ли не послъднимъ по времени является удачное привите въ Пастеровскомъ Институтъ одному шимпанзе болъзни, сообщение которой отъ человъка другимъ породамъ животныхъ совершенно немыслимо, — то вполнъ естественнымъ является задаться вопросомъ объ эволюціи общественности въ животномъ міръ, и изучить въ частности формы семейнаго и стаднаго устройства у наиболе близкой къ намъ породы обезьянъ. Сознаніе этой необходимости давно побудило нъкоторыхъ соціологовъ воспользоваться обширными наблюденіями не одного только Брэма, автора "Жизни животныхъ", но

и цълаго ряда другихъ натуралистовъ, въ числъ которыхъ я напомню имена Джона Лёббока, теперешняго лорда Эвсбери, и извъстнаго Карла Фохта; первому мы обязаны обстоятельнымъ изученіемъ быта пчель и муравьевь, второму—классическимь сочинениемь о млекопитающихъ. Въ то время, когда въ лицъ Макъ-Лэнана сравнительная этнографія нашла одного изъ первыхъ своихъ піонеровъ въ почти нетронутой еще въ то время области эволюціи семьи, попытки къ сведенію въ одну картину результатовъ многочисленныхъ наблюденій надъ жизнью животныхъ ограничивались журнальными статьями въ нъкоторыхъ періодическихъ изданіяхъ. Немудрено, если авторъ "Первобытнаго брака" постоянно ссылается въ своемъ сочинении на статью итальянскаго натуралиста Занетти, отпечатанную въ извъстномъ журналъ "Итальянская антологія". Когда я впервые пристуниль въ Московскомъ Университетъ къ чтенію лекцій по исторіи семьи и рода, т.-е. въ серединъ 70-ыхъ годовъ, мнъ также пришлось довольствоваться въ моемъ изложении только указанной работой. Но съ тъхъ поръ литература объ общественной жизни животныхъ обогатилась рядомъ весьма ценныхъ сочинений, написанныхъ не одними натуралистами, но психологами и соціологами. Проф. Эспинасъ пріобрѣлъ справедливую извѣстность своимъ трактатомъ "Les Sociétés animales", выдержавшимъ уже два изданія. Рядомъ съ этимъ сочиненіемъ можно указать на книгу Эдмонда Перрье "Colonies animales" и написанную на основаніи этихъ двухъ трактатовъ, а также классическаго сочиненія Брэма, монографію проф. Жиро, вышедшую на русскомъ языкъ, подъ заглавіемъ "Общества у животныхъ", въ переводъ В. Склифасовскаго. Когда въ 1888 г. французскій этнографъ Шарль Летурно выпустиль въ свъть сочиненіе объ эволюціи брака и семьи, онъ уже счель возможнымъ отвести цълую главу своей книги изученію любви и порождаемых вею сою-зовъ между животными. Много новыхъ наблюденій надъ общественными условіями, какъ безпозвоночныхъ, такъ и позвоночныхъ, заключаетъ въ себъ трактатъ извъстнаго дарвиниста и апологета дарвиновской теоріи въ споръ съ Вейсманомъ, англичанина Романеса, "О разумъ животныхъ". Наконецъ, за послъднее время, въ сочиненіи австралійскаго натуралиста Александра Сузерланда— "О происхожденіи и ростѣ нравственнаго инстинкта",—сочиненіи, которое по моей рекомендаціи переведено было и на русскій языкъ, сдѣлана была въ широкихъ размърахъ попытка прослъдить за развитіемъ не только родительскихъ и супружескихъ чувствъ, но и чувства общественной солидарности у различныхъ видовъ какъ позвоночныхъ животныхъ,

такъ и безпозвоночныхъ. Сузерландъ желаетъ показать, что въ этомъ отношеніи эволюція человъчества непосредственно примыкаеть къ той, которая зачалась еще въ животномъ царствъ. Не будучи натуралистомъ, я не имъю возможности критическаго отношенія къ самымъ фактамъ, на которыхъ построены заключенія зоологовъ объ общественной жизни у животныхъ. Это ставить меня въ необходимость ограничить мою задачу простой передачей однихъ результатовъ, добытыхъ наблюденіями надъ бытомъ различныхъ семей и видовъ животнаго царства, — наблюденіями, начало которымъ положено давно, но которыя едва-ли раньше Брэма сведены были въ систему. Въ моемъ очеркъ я буду пользоваться преимущественно работами Эспинаса и Сузерланда. Изъ этихъ работъ съ наглядностью выступаеть, что общественная жизнь зачинается еще въ царствъ безпозвоночныхъ, но что въ немъ она не поддерживается взаимной симпатіей, хотя польза совм'ястнаго существованія въ интересахъ общей защиты уже повидимому чувствуется. Извъстно, что рыбы производять свои періодическія передвиженія обширными партіями; такъ, о сельдяхъ мы знаемъ, что число ихъ въ одномъ стадъ доходить неръдко до десятновъ тысячь (Сузерландь, томъ I, стр. 293); по мивнію Сузерланда, это обстоятельство позволяеть имъ легче открывать опасность и потому своевременно избъгать ея бъгствомъ, но, по наблюденіямъ рыболововъ-зоологовъ, чувство общественной симпатіи ни въ чемъ не проявляется въ такихъ тысячныхъ сообществахъ сельдей. "Неизвъстенъ, — говоритъ австралійскій изслъдователь,—ни одинъ случай, въ которомъ бы членъ стада подвергъ себя опасности, чтобы помочь товарищу; неизвъстенъ даже такой, въ которомъ бы одна рыба озаботилась доставленіемъ пищи другой. Никто не хлопочеть о ближнемь, но всё извлекають выгоду изъ сообщества" (ibid. 293 стр.). Нельзя сказать того же, въ равной степени, о насъкомыхъ. Хотя, по мнънію Джона Лёббока и провърившаго его наблюденія Сузерланда, симпатія, существующая между членами одного муравейника или одного пчелинаго улья, и была значительно преувеличена, несомитино, однако, что въ бытъ муравьевъ уже съ наглядностью выступаетъ то противоположение между своими и чужими, которое такъ характерно для жизни дикихъ пле-

По наблюденіямъ и Лёббока, и Сузерланда, муравьи, гивздящіеся нерѣдко въ числѣ пятисотъ тысячъ въ одномъ и томъ же муравейникѣ, живутъ между собою въ мирѣ, но питаютъ смертельную вражду къ членамъ другихъ, подобныхъ имъ муравейниковъ: По мнѣнію обоихъ изслѣдователей, чувство симпатіи не сказывается, однако, ни въ средѣ муравьевъ, ни въ средѣ пчелъ, готовностью спѣшить на помощь къ застигнутому бѣдой собрату. "Мнѣ не пришлось, пишетъ Лёббокъ, —ни разу замѣтить въ пчелахъ одного и того же улья, участія къ убитой" ("Муравьи и пчелы", стр. 286). Романесъ, въ своемъ сочиненіи "Объ умѣ животныхъ" (стр. 55), разсказываетъ случай, когда колонна муравьевъ, двигавшаяся въ опредѣленномъ направленіи, была перерѣзана наступившимъ на нее человѣкомъ; это обстоятельство вызвало сильное волненіе въ оставшихся въ живыхъ и заставило ихъ измѣнить направленіе; но въ то же время они не озаботились судьбой умершихъ и раненыхъ. Такія же наблюденія произведены были и рядомъ другихъ изслѣдователей, которые всѣ, однако, согласны между собою въ томъ, что муравьи не прочь оказывать другь другу услуги въ формѣ облизыванія.

Общественная симпатія сказывается, по мивнію Сузерланда, раньше всего въ средв животныхъ, обладающихъ теплою кровью. Условіемъ, благопріятнымъ развитію большей солидарности, является у нихъ наличность голоса; отъ нея зависить возможность постояннаго общенія; голось же — встрвчается у всвхъ животныхъ съ теплой кровью, и отсутствуетъ почти у всвхъ холоднокровныхъ, за исключеніемъ пресмыкающихся и прежде всего лягушекъ; змви шипятъ, ящерицы надвлены способностью испускать лишь нвкоторые звуки. Низшія породы млекопитающихъ отличаются слабыми голосовыми средствами и тоже можно сказать о низшихъ породахъ птицъ, какъ, напримвръ, о страусв и эму; соотвътственно этому и общительность выступастъ въ ихъ средв несравненно слабве. Наоборотъ, у жвачныхъ, въ особенности же у птицъ и обезьянъ, благодаря ихъ сравнительно богатому запасу звуковъ, общительность гораздо значительнове. У многихъ животныхъ, принадлежащихъ къ категоріи теплокровныхъ, общительность стоитъ въ обратномъ отношеніи къ ихъ большей или меньшей приспособленности къ защитъ; чъмъ слабве эта способность, тъмъ сильнве чувствуется потребность въ обществъ и наоборотъ; этимъ объясняется, напримвъръ, почему ласточки, грачи, воробьи, встрвчаются стаями, тогда какъ хищныя птицы, лучше вооруженныя отъ природы, въ значительномъ числъ породъ живуть парами

тельномъ числъ породъ живутъ па́рами
Другое обстоятельство, вліяющее на большую или меньшую численность животныхъ обществъ,—это большее или меньшее обиліе годной для нихъ пищи. Если львы, тигры и вообще хищники, за

немногими исключеніями, живуть небольшими семьями, а кролики многочисленными обществами, то это обстоятельство можеть быть приведено въ прямое соотношеніе, въ первомъ случав—съ трудностью, во-второмъ, наоборотъ, съ легкостью найти въ ближайшей округъ средства къ удовлетворенію голода. Летурно обращаеть вниманіе читателя на тотъ фактъ, что измѣненіе условій можеть имѣть послъдствіемъ и перемѣну въ самомъ образѣ жизни.

"Нъкоторыя животныя, пишеть онь, нынъ живущія стадно, по крайней мъръ въ періодъ течки, прежде были менъе общежительны; это, — по его мивнію, — выступаеть изъ того факта, что, спарившись, они удаляются отъ стада" ("Эволюція брака и семьи", стр. 32). Авторъ справедливо указываетъ на то, что доместикація и возможность получать благодаря ей, смотря по обстоятельствамъ, обильную или, наобороть, ограниченную въ количествъ пищу, вліяеть на рость или убыль у животных в склонности къ общежитию. Такъ, утка живетъ въ моногамическомъ союзъ на свободъ и переходить къ полигаміи, разъ она подвергнется доместикаціи; тоже можно сказать о цесаркъ (стр. 32). Сузерландъ, въ свою очередь, замъчаетъ, что домашнія кошки охотно живуть въ сообществъ другь съ другомъ, тогда какъ дикія, нуждающіяся ежегодно для своей пищи въ трехстахъ или четырехстахъ мелкихъ животныхъ, тымь самымь поставлены въ необходимость жить въ большей изолированности. Всъ эти обобщенія не лишены интереса и для сравнительнаго этнографа; они необходимо должны быть приняты въ расчеть при построеніи гипотезы о первобытныхъ формахъ человъческаго общенія. Очевидно, что беззащитность человъческихъ особей, не снабженныхъ тъми средствами наступленія и обороны, какими обладають хищники въ царствъ птицъ и млекопитающихъ, ставила людей въ необходимость искать сообщества; но, съ другой стороны, трудность добыванія пищи, - трудность, размъръ которой зависълъ отъ величины района, занятаго кочевьями тъхъ или другихъ группъ, -- должна была, сообразно обстоятельствамъ, то ограничивать, то расширять сферу человъческой солидарности, другими словами, ту замиренную среду, какой является съ самаго начала всякое человъческое сообщество.

Такъ какъ общественныя симпатіи впервые выступають съ нѣкоторой наглядностью въ средѣ птицъ и млекопитающихъ, то на нихъ въ особенности слѣдуетъ остановить вниманіе при изученіи формъ общественности, предшествующихъ человѣческимъ. Низшія породы птицъ, какъ, напримѣръ, страусы, живутъ, смотря по большей или меньшей легкости добыванія пищи, стаями въ 3—4 и вплоть до 100 членовъ. У фламинговъ и пеликановъ мы встръчаемъ, наоборотъ, не только многочисленныя сообщества, но и отдъльныя проявленія общественной солидарности, сказывающейся, напримъръ, въ томъ, что фламинги, по наблюденіямъ Брэма, ставять караульщиковъ; это позволяеть имъ избъгать опасности и оставаться обыкновенно на такомъ разстояніи отъ охотниковъ, что послъдніе могутъ наблюдать за ними только съ помощью подзорной трубы. У пеликановъ мы находимъ уже примъры совмъстной охоты, при которой они становятся, смотря по топографическимъ условіямъ, кругомъ или полукругомъ и загоняютъ рыбу въ середину.

условіямъ, кругомъ или полукругомъ и загоняють рыбу въ середину.
Въ общирномъ царствъ куръ всъ виды отличаются пристрастіемъ къ общественной жизни и неспособностью пребывать отдъльными изолированными парами; въ извъстныя времена года, самцы и самки образуютъ изъ себя цълыя стаи. Изъ хищныхъ птицъ, по причинамъ, источникъ которыхъ лежитъ въ трудности добыванія пищи, большая часть не общежительна. Это можно сказать объ орлъ и соколъ и въ меньшей степени о коршунъ. Едва ли у кого изъ этихъ птицъ общежительность выступаеть въ большей степени, чъмъ въ царствъ попугаевъ. Всъ 80 видовъ этого царства одинаково общежительны; между ними не только въ ходу ставить стражей, — обычай, встръчающійся, какъ мы видъли, и у фламинговъ, — но могутъ быть наблюдаемы случаи оказанія помощи слъпымъ и малолътнимъ, въ томъ числъ сиротамъ. Обстоятельствомъ, содъйствующимъ общежительности попугаевъ, нужно считать не только большее у нихъ развитіе мозга, но и то, что ихъ птенцы, въ теченіе первыхъ трехъ мѣсяцевъ, оказываются совершенно безпомощными и нуждаются поэтому въ несравненно большей степени, чъмъ положимъ цыплята, въ попечении и защитъ. И это обобщеніе должно быть принято въ расчеть при толкованіи причинь, по которымъ человъческіе союзы, уже съ самаго начала, были довольно продолжительными. Въдь никто не рождается столь безномощнымъ, какъ человъческій младенецъ, и ни въ какомъ животномъ видѣ не длится такъ долго эта неспособность къ самодѣя-тельности, какъ у людскихъ дѣтенышей.

Въ царствъ млекопитающихъ общежительность еще болъе развита, чъмъ между птицами. Изъ 477 видовъ ихъ, — 334, по словамъ Сузерланда, живутъ обществами. Къ числу необщежительныхъ принадлежатъ насъкомоядные, за исключениемъ одной породы грызуновъ. Послъдние въ большинствъ видовъ общежительны; тъ же

изъ нихъ, которые живутъ изолированно, все же бродятъ нарами въ періодъ течки; нѣкоторые изъ грызуновъ, въ томъ числѣ сурки, подобно фламингамъ, обнаруживаютъ свое чувство общественной солидарности тѣмъ, что ставятъ стражей для охраны пасущагося стада. Совмѣстный трудъ, при постройкѣ жилищъ, встрѣчаемый уже у муравьевъ и пчелъ, наглядно выступаетъ и у бобровъ. Представленіе о томъ, что они живутъ цѣлыми селами, какъ утверждалъ Л. Н. Морганъ въ своемъ извѣстномъ сочиненіи объ американскихъ бобрахъ, тѣмъ не менѣе ошибочно; они рѣдко сожительствуютъ больше чѣмъ тремя семьями, что даетъ самое большее 25 индивидовъ на одну группу (см. Сузерландъ, т. І, стр. 321). Весьма общежительны также дельфины, встрѣчаемые часто стаями въ сотню штукъ; они обнаруживаютъ свою солидарность живымъ участіемъ къ раненымъ и поврежденнымъ товарищамъ.

О томъ, какъ сильно развиты общежительныя наклонности у жвачныхъ, едва ли нужно говорить; не разъ были производимы наблюденія, доказывавшія, что быки и коровы внѣ стада не жирьють. Гальтонъ наблюдаль жвачныхъ въ Южной Африкъ и пришель къ тому заключенію, что быкъ не въ состояніи выдержать даже временнаго удаленія изъ стада. Общественная солидарность выступаетъ и въ образъ жизни буйволовъ; при нападеніи со стороны льва, они спѣшатъ другъ другу на помощь и нерѣдко удачно отстаиваютъ товарищей. Тапиры отличаются общежительностью; но, нуждаясь въ обильной пищѣ и находя ее съ трудомъ, они поставлены въ необходимость жить стадами въ 5—20 индивидовъ, не болѣе. Свиньи общежительны, помогаютъ другъ другу и противъ волка, и противъ человъка. Лошади живутъ табунами. Если та же общежительность незамѣтна въ равной степени у всѣхъ плотоядныхъ, то объясняется это вышеуказанной трудностью прічсканія пищи. Шакалы, однако, живутъ стадами; то же можно сказать и о собакахъ.

Особеннаго вниманія заслуживають, конечно, съ нашей стороны тв изъ высшихъ породъ животныхъ, которыя всего больше приближаются къ человъку. Къ числу ихъ, очевидно, относятся мартышки и обезьяны. Въ царствъ четверорукихъ всъ виды, безъ исключенія, общежительны, пишетъ Сузерландъ (т. І, стр. 333); они встръчаются бандами отъ 12 до нъсколькихъ сотенъ индивидовъ, въ границахъ извъстнаго района, въ которомъ они добываютъ себъ пищу. Мы находимъ ихъ подъ руководительствомъ какого-нибудь вождя, требующаго самаго абсолютнаго подчиненія. Чувство солидарности сказывается въ

отстаиваніи товарищей, въ попыткахъ забирать раненыхъ и даже убитыхъ. Большая общежительность мартышекъ стоитъ въ причинной связи съ большей развитостью голосовыхъ средствъ; хотя досель и нельзя было открыть у нихъ ничего педебнаго языку, но число отдъльныхъ звуковъ, издаваемыхъ мартышками, больше чъмъ у другихъ млекопитающихъ, за исключеніемъ собакъ. Особенной общежительностью отличаются павіаны. По словамъ Брэма, мы находимъ у нихъ не только сильную привязанность къ подрастающимъ покольніямъ, но и теплое расположеніе другъ къ другу. Въ Абиссиніи, гдъ ихъ жизнь протекаетъ на свободъ, они ходятъ групнами въ 250—300 штукъ; самцы предведительствуютъ толною и слъдятъ за отставшими, самки однъ заняты дътенышами. По словамъ Фохта, между павіанами встръчаются даже случаи коопераціи: такъ, при поднятіи тяжелаго камия, павіаны оказываютъ другъ другу помощь; дисциплина соблюдается ими строго, въ томъ смыслъ, что пока одни питаются, другіе стоятъ на стражъ.

Переходя отъ низшихъ породъ обезьянъ къ высшимъ, мы ста-

Переходя отъ низшихъ породъ обезьянъ къ высшимъ, мы становимся лицомъ къ лицу съ широкимъ развитіемъ общежительныхъ чувствъ и у гибоновъ, и у шимпанзе. Гибоны живутъ многочисленными обществами; каждымъ управляетъ вождь, который озабоченъ безопасностью всего сообщества. Въ случав причиненія какого-либо вреда одному изъ членовъ, товарищи проявляютъ по отношенію къ нему участіе и симпатію. Шимпанзе также живутъ вмѣстѣ, но, по словамъ Саведжа, рѣдко въ большемъ числѣ, чѣмъ 5 или 10. На деревьяхъ они устраиваютъ жилища, напоминающія гнѣзда хищныхъ птицъ (Жиро "Общества животныхъ", стр. 33). Въ отличіе отъ названныхъ двухъ высшихъ породъ обезьянъ, орангъутанги и гориллы живутъ особнякомъ, или, вѣрнѣе, небольшими полигамическими семьями. Гартманъ утверждаетъ, что молодые орангъ-утанги встрѣчаются иногда партіями въ 3 или 4 индивида, но возврастные держатся одиноко, никогда не образуя сообщества; то же приходится повторить и о гориллѣ.

Прежде, чѣмъ вывести изъ этого какое-либо заключеніе, нужно

Прежде, чѣмъ вывести изъ этого какое-либо заключеніе, нужно принять во вниманіе тѣ условія, въ которыхъ приходится жить теперешнимъ представителямъ высшихъ породъ обезьянъ, а также незначительное число тѣхъ (рѣчь въ данномъ случаѣ идетъ только о гориллахъ), съ которыми человѣку пришлось вступать въ достаточно тѣсное общеніе. Всего 12 гориллъ, пишетъ Сузерландъ, были взяты живыми и изъ нихъ 2 или 3 умерли въ первыя же недѣли. Та горилла, которую наблюдали въ Берлинскомъ акваріумѣ,

обнаружила свою общежительность въ постоянныхъ играхъ съ дътьми и въ неспособности, по словамъ директора акваріума, проводить спокойно время въ одиночествъ.

Недостаточность наблюденій надъ жизнью экваторіальныхъ обезьянъ— не единственная причина, по которой умозаключеніе объ ихъ изолированности въ свободномъ состояніи не должно быть

принимаемо слишкомъ строго.

Другая причина указана Жиро въ слъдующихъ словахъ: азіатскій орангъ-утангъ и африканская горилла бъжали отъ людей, частью истреблявшихъ, частью отбрасывавшихъ ихъ въ глухіе лъса. Преслъдованія, очевидно, не благопріятствовали сохраненію обширныхъ ассоціацій среди этихъ животныхъ. Съ ними повторилось то же, что съ бобрами, которые перестали строить свои коллективныя жилища и уединились въ земляныхъ норахъ. Жиро дълаетъ поэтому предположеніе, что, въ прежнія времена, при болъе благопріятныхъ условіяхъ, общественная организація орангъ-утанговъ и гориллъ немногимъ отличалась отъ той, какую можно наблюдать у другихъ двухъ семей антропоидныхъ обезьянъ— у гиббоновъ и у шимпанзе.

Какъ тъсна совмъстная жизнь послъднихъ, можно судить по

Какъ твсна совмвстная жизнь последнихъ, можно судить по следующему описанію, которое я заимствую у Жиро (онъ взяльего у Саведжа). На одномъ деревѣ подвѣшивается два, три, неревдко пять, гнвздъ шимпанзе; "деревня обезьянъ обыкновенно заключаетъ въ себѣ ограниченное число жилищъ. Наиболѣе сильный самецъ является въ роли бдительнаго вождя и товарища всѣхъ самокъ. Онъ держитъ стражу и предупреждаетъ объ опасности, заунывнымъ крикомъ, напоминающимъ человѣческій. При первомъ сигналѣ общество обезьянъ отступаетъ, но разъ убѣгающіе настигнуты, самцы шимпанзе возвращаются и вступаютъ въ битву, пуская въ ходъ зубы и могучія руки. Общество шимпанзе замѣчательно по той привязанности, которая связываетъ его членовъ. Самцы всегда способны жертвовать собой ради слабыхъ, самки выражаютъ трогательную заботливость о дѣтяхъ. Общества шимпанзе съ ихъ большими жилищами, іерархіей, развитой организаціей, образуютъ цѣлыя племена, которыя, подобно племенамъ негровъ, живутъ въ однихъ лѣсахъ. Ничего нѣтъ удивительнаго, что дикари считаютъ шимпанзе членами своеобразной человѣческой расы, которая за дурное поведеніе исключена была изъ общечеловѣческой семьи.

у Эспинаса мы находимъ приблизительно тѣ же разсужденія, что и у Жиро. На стр. 501 второго изданія своей книги, онъ говорить: "между обезьянами однѣ живутъ малочисленными семьями, другія—
обширными бандами; легко можетъ статься, что значительнѣйшее число
обезьянъ имѣло общественное устройство въ прошломъ, при болѣе
благопріятныхъ условіяхъ. Гориллы, напримѣръ, обитающія нынѣ
въ лѣсахъ, въ которые постоянно врываются многочисленныя племена
негровъ, живутъ одиноко, малыми семьями. Шимпанзе же путешественники встрѣчаютъ въ большемъ ими меньшемъ числѣ, сообразно
большей или меньшей безопасности, какую представляетъ для нихъ
занятая ими мѣстность. Несомнѣнно, однако, что значительные размѣры гориллы, обусловливающіе необходимость затраты ею ежедневно
большого количества пищи, и притомъ пищи спеціальнаго характера, до нѣкоторой степени дѣлаютъ ея одиночество вынужденнымъ.
Наконецъ, сама эта обезьяна обнаруживаетъ, несомнѣнно, меньшую
смышленость, чѣмъ прочіе три вида антропоидныхъ".

Съ обезьянами, продолжаетъ тотъ же писатель, мы достигаемъ высшей ступени организаціи, которая вообще встрѣчается въ животномъ мірѣ. Мы можемъ отмѣтить въ ихъ средѣ, во-первыхъ, солидарность, сказывающуюся въ сотрудничествѣ, и субординацію, достигаемую не только подражаніемъ, но и передачей мыслей путемъ знаковъ. Къ этой субординаціи принуждаетъ вождь банды, который повелѣваетъ и руководитъ ею (стр. 505).

Къ этимъ даннымъ объ общественной жизни антропоидныхъ

Къ этимъ даннымъ объ общественной жизни антропоидныхъ обезьянъ я прибавлю еще нѣкоторыя наблюденія, сдѣланныя надъ ихъ психической природой и отмѣченныя Романесомъ во второмъ томѣ его книги "О разумѣ животныхъ".— "Мы уже имѣли случай сказать, что, не въ примѣръ другимъ млекопитающимъ, обезьяны отличаются болѣе разнообразными голосовыми средствами и несравненно большею мимикой. Но у нихъ наглядно выступаютъ и нѣкоторыя психическія свойства, менѣе развитыя у другихъ особей животнаго царства, и весьма сильно присущія человѣку. Къ числу ихъ надо отнести ревность и мстительность. Ревность, пишетъ Романесъ, весьма обычное явленіе у обезьянъ; что же касается до ихъ способности прибъгать къ возмездію, къ мести, то она присуща всѣмъ ихъ видамъ. Достаточно обидѣть павіана, чтобы сдѣлаться предметомъ его преслѣдованій. Дарвинъ передаетъ со словъ нѣкоего зоолога Смита, что на мысѣ Доброй Надежды одинъ офицеръ, пользовавшійся заслуженной враждебностью одного павіана, по дорогѣ былъ забросанъ имъ грязью. Имѣются также наблюденія надъ способностью самокъ обезьянъ примѣнять возмездіе къ дѣтенышу въ формѣ наказанія. По свидѣтельству Осбонвилля, матери,

слъдя за играми дътеныней, схватывали за хвостъ тъхъ изъ нихъ, которые нозволяли себъ какую-либо жестокость, и затъмъ подвергали съченю. (Романесъ, т. II, стр. 233 и 238).

Намъ необходимо было отмътить всъ эти особенности психи-

Намъ необходимо было отмѣтить всѣ эти особенности психической жизни и общественнаго быта обезьянъ, такъ какъ, начиная съ Дарвина и оканчивая Аткинсономъ и Ленгомъ, многіе англійскіе натуралисты и соціологи справедливо видѣли и видятъ въ первобытномъ состояніи людей возможно слабое отклоненіе отъ психологіи и быта приматовъ. Дарвинъ, напримѣръ, признавая фактъ одинокаго существованія орангъ-утанговъ и гориллъ и ихъ способность образовывать, самое большее—полигамическія семьи, ревниво охраняемыя отъ постороннихъ соискателей, рѣшительно высказывается противъ жизни первобытныхъ людей болѣе или менѣе численными сообществами или стадами, при безпорядочномъ сожительствѣ въ каждомъ изъ нихъ мужчинъ съ женщинами. Точка зрѣнія Дарвина нашла рядъ послѣдователей, какъ у этнографовъ, такъ и у соціологовъ. Къ числу послѣднихъ можно отнести и Старке, и Вестермарка, и Сузерланда, и Аткинсона, и Ленга.

Не лишено поэтому значенія то общее наблюденіе, что у большинства обезьянъ встрѣчаются болѣе или менѣе численныя сообщества. Если орангъ-утанги и гориллы одни представляютъ исключеніе въ этомъ отношеніи, то благодаря спеціальному характеру тѣхъ условій, въ которыя они поставлены и которыя, повидимому, возникли лишь за послѣднее время.

and problem to the commentation of the commentation of the companies. The commentation of the commentation

n Alexandra elektrologi, kar ika maraga<u>r a kulun sekat</u>ungan kembanan kupun dikangan sa Marangan dikan pembanan salan sengan penengan kelaman dan perfunjuan dibancan dika

Carte dance (Carte date as all by Coppelation and Carte delication

The same total comments

# глава III.

magnissing the contract of the mine that the amount of the property of the state of the

## Семейная жизнь животныхъ. ar of the Louisia span, then the first one florestern Administration of the first

## atministration of ration of an annual community of the contraction of

§ 1. Въ предшествующемъ мы могли найти научное обоснованіе для знаменитаго утвержденія, сдъланнаго еще Аристотелемъ, что человъкъ — животное общежительное или "политическое". Очевидно, въ этомъ отношеніи онъ только примыкаеть къ общей лістниців живыхъ существъ, и продолжаетъ серію, открытую животными съ теплой кровью, т.-е. большинствомъ позвоночныхъ. Намъ необходимо въ настоящее время задаться вопросомъ, какой характеръ носитъ ассоціація или сообщество въ средв различныхъ породъ животнаго царства, и не можетъ ли быть проведено между ними извъстныхъ различій. Жиро справедливо противополагаеть другь другу сообщества троякаго типа: прежде всего такія, въ которыхъ отдѣльные индивиды, въ нихъ участвующіе, сохраняють полную независимость и относятся безразлично къ судьбъ сосъдей; животныя соединяются въ группы въ моментъ нужды и расходятся по ея прекращении. Такія ассоціаціи Жиро называеть индифферентными; онъ находить ихъ у рыбъ въ періодъ метанія ими икры, когда появляются цълыя стаи самцовъ и самокъ; треска образуетъ при этомъ пласты толщиной въ нъсколько метровъ и длиной въ нъсколько тысячъ метровъ; тоже можно сказать о сардинкахъ и анчоусахъ. Отложивши яйца, рыбы расходятся; во время же самого совивстнаго плаванія, он'в ни въ чемъ не помогають другь другу. У птицъ мы встръчаемъ также неръдко такія индифферентныя ассоціаціи, обыкновенно, въ періодъ перелета, цъль котораго найти болъе.

благопріятныя климатическія условія для развитія яицъ. Образцомъ такого перелета могуть служить перелеты ласточекъ; альтруистическія чувства и порождаемая ими взаимономощь отсутствують въ этихъ индифферентныхъ стаяхъ. Истощенныя особи отстають въ дорогъ и стая покидаеть ихъ на пути. Передвижение крысъ, въ частности, сфрой крысы или пасюка, и норвежскаго лиминга, въ свою очередь вызывають временныя ассоціаціи такого же, по словамъ Жиро, индифферентнаго характера. Ассоціаціи, построенныя на началъ взаимопомощи, появляются впервые у птицъ; но онъ носять временный, а не постоянный характерь. Въ отличие отъ индифферентныхъ, въ этихъ ассоціаціяхъ каждое животное преслъдуеть интересы всего сообщества и вступаеть съ другими членами въ правильный обмънъ услугъ; какъ образецъ, можно привесть общественную организацію журавлей во время ихъ перелета. При немъ стая журавлей обыкновенно принимаетъ форму равнобедреннаго треугольника, позволяющаго имъ легче разсъкать воздухъ. Птица, занимающая вершину треугольника, издаеть крики чаще другихъ, какъ бы увъдомляя о направленіи полета; крики повторяются всей стаей, каждый журавль отвъчаеть на зовъ, извъщая о томъ, что держится намъченнаго пути. Въ став повременамъ наблюдаются перемъщенія: птицы, идущія во главъ, уступають мъсто другимь и переходять въ задніе ряды, гдв сопротивленіе воздуха слабве и гдъ онъ наслаждаются относительнымъ отдыхомъ. Стремленіе стаи образовать геометрическую фигуру, наиболъе удобную для по-ступательнаго движенія въ воздухъ,—признакъ сознательнаго со-глашенія между соединившимися индивидами. Такими же временными союзами взаимопомощи являются стаи волковь и дикихъ собакъ. Отношение членовъ ихъ между собой весьма дружелюбное, а взаимная помощь, оказываемая ими въ нападеніи или защить. хорошо извъстна всъмъ. Въ отличие отъ этихъ временныхъ ассоціацій, мы встрічаемъ уже у ніжоторыхъ породъ птицъ, а затімь, у всъхъ млекопитающихъ, ассоціаціи постоянныя, въ которыхъ неръдко практикуется и раздъленіе труда. Такія ассоціаціи мы на-ходимъ, напримъръ, у воробьевъ. Въ количествъ 800 или 1000, они селятся неръдко подъ общимъ кровомъ и устраиваютъ подъ нимъ свои гнъзда. Каждая пара сохраняетъ въ нормальныхъ условіяхъ относительную независимость и свиваетъ гнъздо отдъльно, хотя и недалеко отъ другихъ; только въ случав крайней опасности слъдуетъ сближеніе. Другимъ примъромъ постоянныхъ ассоціацій являются ассоціаціи воронъ и грачей; ассоціаціи эти продолжаются

и во время періода спариванья. Такими же постоянными ассоціаціями надо считать и стада позвоночныхъ, и общества обезьянъ. Очевидно, что общая всёмъ млекопитающимъ черта присутствіе постоянной связи, должна характеризовать собою и первобытное состояніе людей; ихъ ассоціаціи не могуть быть ни индифферентными, ни временными, а постоянными и построенными на принципъ обмъна услугъ, взаимной помощи.

Спрашивается теперь, какова внутренняя организація обществъ животныхъ, и нельзя ли открыть въ нихъ въ зародышт или въ болъе или менъе развитомъ видъ, полигамическихъ и моногамическихъ группъ; какую роль въ образованіи тъхъ и другихъ играетъ развитіе родительскихъ чувствъ, отдъльно у самки и у самца, и въ какомъ отношении стоитъ эволюція супружеской привязанности и обусловленное ею постоянство сожительства къ росту родительскихъ чувствъ? assett fraundrick i dates metal assets

enseligiperatur stationaries § 2. Еще Аристотелемъ, въ его извъстномъ трактатъ "О природъ" (de natura), сдълано было замъчаніе, смыслъ котораго тотъ, что заботливость родителей о новорожденныхъ стоитъ въ обратномъ отношени къ числу послъднихъ. Природа, говорилъ Аристотель, борется противъ смерти многочисленностью своихъ элементовъ. Эта мысль нашла подтверждение себъ въ наблюденияхъ зоологовъ надъ расточительностью, съ какою природа, по крайней мъръ, въ отношеніи къ низшимъ представителямъ животнаго царства, размножаєть число особей, предоставляя имъ затъмъ развиваться или гибнуть по произволу.

Если вспомнить, что рыбы кладуть тысячами и десятками тысячъ свои яйца (по самой низшей оцънкъ селедка кладетъ ежегодно 27.000 яицъ), и что въ то же время сотнями милліоновъ надо считать число рыбъ, вывозимыхъ съ береговъ отдъльныхъ морей и ръкъ, наконецъ, что несравненно большее число идетъ на питаніе морскихъ хищниковъ, то замічаніе, сділанное еще Аристотелемъ, окажется вполнъ върнымъ. Параллельно уменьшенію числа производимыхъ животными новыхъ особей, растеть забота и попеченіе о нихъ. Эта мысль, выступающая въ сочиненіяхъ всёхъ новъйшихъ натуралистовъ, передается Летурно въ слъдующемъ видъ. Два пріема въ ходу въ животномъ міръ для сохраненія породы: когда родители нисколько не занимаются своимъ потомствомъ,

самки производять на свъть громадное число молодыхь особей; когда, наобороть, производители обнаруживають большую заботливость о своихъ нисходящихъ, воспитывають ихъ, ухаживають за ними, защищають ихъ отъ опасностей, молодыя покольнія рождаются въ небольшомъ числь. Природа, — употребляя ходячее выраженіе, — то проявляеть себя безпорядочнымъ и расточительнымъ нарожденіемъ, то обнаруживаеть своего рода мальтузіанизмъ. Такъ, треска кладеть ежегодно тысячи яицъ, которыми затьмъ нисколько не занимается и изъ которыхъ только тысячная, а быть можетъ и стотысячная часть избъгаетъ истребленія. Голуби же кладутъ не болье двухъ яицъ въ годъ, но большинство ихъ птенчиковъ достигаетъ зрълаго возраста. Нужно ли прибавлять, что подобныя же явленія повторяются въ человъческихъ обществахъ, какъ дикихъ, такъ и цивилизованныхъ (стр. 25 и 26).

Только-что приведенный отрывокъ доставилъ автору "Проис-

хожденія и развитія нравственнаго инстинкта", Александру Сузерланду, главную тему для его теоріи постепеннаго роста родительланду, главную тему для его теории постепеннаго роста родительскаго чувства. "Задача моей книги, — пишетъ онъ, — показать, какъ изъ потребностей животной жизини въ ихъ поступательномъ ходъ возникъ необыкновенно слабый на первыхъ порахъ, а затъмъ, все болъе и болъе усиливавшійся нравственный инстинктъ. Я ставлю себъ задачей прослъдить развитіе чувства симпатіи; я намъреваюсь показать, что родительская заботливость возникла въ мірь, какъ необходимое условіе сохраненія породы среди безграничной борьбы и конкурренціи живыхъ существъ. Такъ, тѣ виды, у которыхъ родительская заботливость впервые зародилась, попали въ болѣе благопріятныя условія, оказались болѣе приспособленными къ борьбѣ и потому болье жизненными. Едва тоть или другой видъ перестаетъ соперничать со всвии прочими чрезмърностью рожденій и начиналь придерживаться обратной политики,—меньшаго числа рожденій и большей приспособленности молодыхъ особей къ борьбъ, благодаря болъе долгому уходу за ними, — такъ начинаетъ сказываться вліяніе родительскаго попеченія". Ни у одного изъ холоднокровныхъ эта заботливость не носить еще характера чего-то сознательнаго; въ силу чисто механическихъ причинъ, яйца, вмъсто того, чтобы быть отлагаемы наружу, гдв ихъ ждуть всякаго рода опасности, сохраняются до поры до времени или на бокахъ матки, или въ особомъ мъшкъ, или же въ яйцепроводникъ, до момента вылупливанія. У рыбъ и пресмыкающихся, у которыхъ появляются уже эти способы охраны, размножение породы достигается ежегоднымъ заро-

жденіемъ 20 новыхъ особей съ такимъ же удобствомъ, съ какимъ у трески — отложеніемъ милліоновъ яицъ, оставляемыхъ затъмъ на трески—отложенемъ миллюновъ яицъ, оставляемыхъ затъмъ на произволъ судьбы. Чисто механическій характеръ, какой носять эти первыя попытки обезопасить развитіе молодыхъ покольній, весьма остроумно доказывается Жиро и Сузерландомъ слъдующимъ образомъ: "Единепіе половъ,—пишетъ Жиро,—происходитъ подъ вліяніемъ особыхъ образованій въ организиъ; не обусловливаются ли такими же образованіями и нъжныя родительскія чувства? Мы не ръшаемся сказать, что исканіе прохлады заставляетъ птицъ садиться на яйца. Нельзя, однако, не признать, что гистологическія измѣненія тканей могуть явиться побудительными стимулами для отправленія материнскихъ обязанностей" (стр. 58). Нужно думать, продолжаетъ тотъ же писатель, — что у млекопитающихъ послъ оплодотворенія наступаетъ особое состояніе самки, сопровождающееся извъстными измъненіями въ ея организмъ. Эти измъненія опредъляютъ материнскую дъятельность, которая доставляетъ самкъ своего рода физическое удовлетвореніе. Рожая дѣтеныша, она уже готова кормить его, благодаря появленю у нея соотвътствующаго выдъ-ленія. Не заставляетъ ли самку самая тяжесть сосковъ предоста-влять ихъ въ распоряженіе дътенышей, способныхъ сосать молоко? Два соединенныя такимъ образомъ существа испытываютъ обоюдное удовольствіе. Мать облегчается отъ обременительной для нея тяжести сосковъ, дътенышъ испытываетъ пріятное чувство отъ удовлетворенія голода. Мать—насъдка и мать – кормилица очень много заботится о яйцахъ и дътенышахъ; но эти заботы не обусловливаются тъмъ, снесево ли яйцо самой насъдкой, рождено ли дитя самой кормилицей? Опыты подмѣны яицъ и дѣтенышей вполнѣ подтверждають это положение: курица одинаково охотно садится на собственныя и на чужія яйца; она даже не отличаеть своихъ яицъ отъ утиныхъ; яйца фазановъ и куропатки находятъ также съ ея стороны благосклонный пріемъ. Не однъ домашнія птицы высиживаютъ подложенныя подъ нихъ яйца; дикія птицы, — говоритъ Жиро, на основаніи собственныхъ опытовъ, — не менѣе спокойно относятся къ такой же подмънъ. У млекопитающихъ, —продолжаетъ нашъ авторъ, — наблюдаются подобные же факты; но у нихъ подмъна должна послъдовать позже; мать только тогда принимаетъ чужихъ дътенышей, когда родила своихъ, носила ихъ на груди, кормила. Весьма интересны въ этомъ отношеніи наблюденія, сдъланныя надъ домашними животными; извъстны случаи, когда кошки вскармливали щенять, кроликовь, зайчать, крысь и даже мышей.

Можно констатировать и у безпозвоночныхъ много аналогичныхъ явленій. Частая подм'єна д'єтенышей доказываеть, что материнское чувство развивается отъ постоянныхъ сношеній кормилицы съ кормимыми ею. Еслибы любовь матери распространялась только на существа, унаследовавшія определенныя видовыя свойства, пріемыши не могли бы встрътить ухода. Симпатія начинается еще во время перваго физіологически необходимаго сближенія матери съ дітенышами въ ея собственной утробъ; дальнъйшее развите опредъляется наличностью материнскаго чувства кормилицы къ дътенышу, все равно, будеть ли онъ кровный или подброшенный. Признательность молодого покольнія тоже развиваеть любовь матери; симпатія въ этомъ случав порождается интересомъ двтеныша. Но что, спрашивается, заставляеть мать совершенно безсознательно подчиняться вліянію техт органических измененій, которыя предшествують, сопровождають и следують за воспроизведениемь? Жиро отвъчаетъ на этотъ вопросъ, говоря: —интересъ вида 1).

Мы знаемъ теперь, гдѣ надо искать источникъ возникновенія родительской заботливости. Намъ остается въ настоящее время прослѣдить за ея развитіемъ, особенно съ момента, когда она становится сознательной. У большинства рыбъ и земноводныхъ, пишетъ Летурно, родители не имѣютъ никакого попеченія о яйцахъ послѣ ихъ оплодотворенія; но у нѣкоторыхъ рыбъ самецъ, а не самка, принимаетъ мѣры къ сохраненію потомства. Такъ, по словамъ Дарвина (О происхожденіи человѣка, стр. 375), китайскій тасториз уносить во рту оплодотворенныя уже яйца и бережно помѣщаетъ ихъ затѣмъ въ особо устроенномъ для нихъ искусственномъ гнѣздѣ, въ которомъ матеріальныя вещества скрѣпляются выходящей изъ самца слизью.

Большой шагъ въ дѣлѣ сохраненія породы сдѣланъ съ того момента, когда новыя особи выходятъ наружу, не въ формѣ яицъ, а въ формѣ живыхъ существъ. Это мы встрѣчаемъ уже у нѣкоторыхъ породъ рыбъ; та же эволюція продолжена амфибіями, или земноводными, въ особенности пресмыкающимися. У послѣднихъ можно отмѣтить, кромѣ того, зарожденіе позднѣйшей заботливости матери о подрастающемъ поколѣніи; она сказывается или періодическими, или постоянными возвращеніями матери - самки къ новорожденному.

Сказанное въ частности примънимо къ крокодиламъ, которые,

<sup>1)</sup> Жиро, русскій переводь, стр. 58-62.

разиножаясь, подобно черепахамъ, путемъ отложенія яицъ, помогаютъ дътенышамъ выбиться изъ яичной скорлупы; въ этомъ отно-шеніи крокодилы приближаются къ тъмъ видамъ, которые не кладуть яицъ, а рождають живыхъ детенышей; это можно сказать о змъяхъ, но ошибочно было бы приписывать имъ заботливость о новорожденныхъ и послъ ихъ появленія на свътъ. Только съ птицъ Сузерландъ ведетъ исторію материнскаго чувства и связываетъ по-явленіе его со все большей и большей безпомощностью новорожденныхъ. Она весьма значительна у птицъ, но выступаетъ еще въ большей степени у млекопитающихъ. Немудрено поэтому, если въ птичьемъ царствъ уже встръчаются примъры питанія подрастающихъ поколъній, не только самкою, но и самцомъ, и даже случайнаго высиживанія посл'ёднимъ яицъ, вм'ёсто самки. Такъ, у голубей оба родителя питаютъ подрастающее поколъніе отдъленіями молочно-бълаго цвъта особой гланды. Эти отдъленія содержатъ въ себѣ всѣ составныя части молока, кромѣ сахара, и извътны въ просторѣчіи подъ названіемъ "голубинаго молока". У попугаевъ, состояніе безпомощности дѣтеныша продолжается приблизительно 90 дней; это обстоятельство обусловливаетъ и большую интенсивность у нихъ родительской заботливости. Развитіе болѣе сложнаго нервнаго организма— причина большей продолжительности періода беззащитности; оно вызываеть продленіе срока родительскаго попеченія, а вмъстъ съ тъмъ и семейнаго сожитія отца и матери. Молодыя особи, — пишетъ Сузерландъ, — неръдко остаются съ родителями въ теченіе цѣлаго года; онѣ покидаютъ ихъ только тогда, когда для нихъ наступаетъ пора спариться и произвести потомство. Такимъ образомъ, семейная жизнь, едва замѣтная у рыбъ, не вполнѣ отсутствующая у пресмыкающихся, можетъ быть наглядно наблюдаема только у птицъ, особенно высшей организаціи (стр. 69). У млекопитающихъ фактъ рожденія живыхъ особей, неспособныхъ къ самозащить, вызываеть необходимость ихъ питанія молокомъ матери.

Такая система совершенно неизвъстна рыбамъ и пресмыкающимся, но, какъ мы видъли, уже встръчается между голубями. У хищныхъ звърей, періодъ кормленья грудью продолжается рядъ мъсяцевъ, что вызываетъ необходимо удлиненіе срока семейнаго сожитія. Самка любитъ окружать себя дътенышами, поощряетъ ихъ заняться играми и защищаетъ отъ опасности. Заботливость матери проявляется цълый годъ у волчицы, лисицы и гіены. Медвъдица, рождающая дътенышей слъпыми, продолжаетъ свою заботливость о нихъ и послъ того, какъ они, на разстояніи мъсяца послъ рожде-

нія, сдѣлаются зрячими. Материнская заботливость также весьма рѣзко выступаетъ у слонихъ, которыхъ всего чаще застаютъ окруженными четырьмя или пятью дѣтенышами. У обезьянъ періодъ вынашиванья продолжается гораздо дольше, чёмъ у всёхъ другихъ млекопитающихъ, — у макаковъ даже 190 дней, — и въ связи съ этимъ стоитъ и усиленіе материнскаго инстинкта. Фохтъ въ своемъ извъстномъ сочинении о млекопитающихъ пишетъ: обыкновенная обезьяна воспитываеть своего дътеныша, подобно женщинъ родильницъ, съ чрезмърною нъжностью и заботливостью; она сказывается, между прочимъ, въ постоянномъ расчесывании дътеныша и удалении паразитовъ съ его тъла. Самцы и самки отстаиваютъ дътенышей съ необыкновенной отвагой, но неръдко дають имъ пинки и затрещины, въ случав неповиновенія. Они постоянно руководять ими и помогають имъ при лазаньв и бъгъ. У антропоидныхъ обезьянъ впервые могутъ быть отмъчены тъ же періодическія очищенія, которыя встрѣчаются въ человѣческомъ царствѣ; организація молочной гланды та же, что и у женщинъ; родительская заботливость довольно близка къ той, какую обнаруживають дикари. У гиббоновъ дътеныши остаются при матери не менъе 7-и мъсяцевъ, — и не болъе, по мнънію однихъ, — 10, а по мнънію друтихъ—14-ти, такъ какъ за все это время продолжается безпомощность новорожденныхъ. У орангъ-утанговъ къ заботливости матери о вскармливании дътеныша присоединяется заботливость отца; она сказывается въ изготовлении особаго приота для матери-кормилицы, сложеннаго изъ вътокъ и листьевъ. Нъжность родительскихъ чувствъ и продолжительная заботливость о дътенышахъ антропоид-ныхъ обезьянъ стоить въ связи съ ихъ малой производительностью; насчитываютъ болъе года между появленіемъ на свътъ двухъ дътенышей одной и той же самки обезьяны (сравни Сузерландъ, стр. 91-95).

Параллельно росту родительскихъ чувствъ идетъ и развитіе чувствъ супружескихъ. Чъмъ ниже стоитъ животное на лъстницъ органическаго развитія, тъмъ проще происходитъ его размноженіе; для этого требуется лишь короткій періодъ половой страсти. У высшихъ породъ онъ незамътно смъняется товариществомъ на всю жизнь, или на болъе или менъе продолжительный срокъ.

Нельзя, - говоритъ Сузерландъ, - съ увъренностью принисать

какія-либо супружескія чувства животнымъ съ холодной кровью. Всѣ разсказы о скорби, испытываемой рыбами или змѣями по случаю убійства ихъ супруговъ, скорби, якобы проявляющейся въ постоянномъ возвращеніи ихъ къ мѣсту несчастья въ продолженіе извѣстнаго срока, надо считать сантиментальными вымыслами. Даже между животными съ теплою кровью супружеская нѣжность сказывается въ слабой степени, по крайней мѣрѣ, на низшихъ ступеняхъ лѣстницы. Это въ частности справедливо по отношенію къ низшимъ породамъ млекопитающихъ. Такъ, въ жизни кенгуру, —говоритъ хорошо знакомый съ нею Сузерландъ, самъ родомъ австраліецъ, —ничто не говорить о продолженіи нѣжности между супругами послѣ періода удовлетворенія ими полового инстинкта.

Но уже у бѣлокъ, по описанію Брэма, встрѣчается продолжительное сожитіе, переходящее за время произведенія и воспитанія потомства. Не болѣе десятой части грызуновъ, по мнѣнію Сузерланда, отличается способностью обнаруживать симпатію и послѣ періода течки. Нѣкоторый прогрессъ въ этомъ отношеніи представляютъ плотоядныя. Такъ у львовъ и особенно у медвѣдей замѣтно супружеское общеніе, а не простое временное спариванье. Копытные рѣдко живутъ въ моногамическихъ союзахъ; поэтому трудно отличить въ нихъ супружеское чувство отъ проявленія общественной солидарности, но единоженство довольно часто встрѣчается у нѣкоторыхъ видовъ; хотя козлы, напримѣръ, обыкновенно полигамисты, но остаются въ союзѣ съ однѣми и тѣми же самками въ теченіе всей жизни Очень вѣрны замѣчанія, сдѣланныя по отношенію къ супружеской жизни млекопитающихъ Эспинасомъ. "Моногамія, —пишетъ онъ, — вообще у нихъ явленіе рѣдкое. Тогда какъ у птицъ не мало паръ, сходящихся на всю жизнь, между млекопитающими исключительная привязанность мужа къ одной женѣ встрѣчается не часто и едва ли продолжается больше года". У плотоядныхъ участіе въ воспитаніи подрастающихъ покольній и сравнительная продолжительность періода младенчества обусловливаютъ собою и болѣе постоянную связь супруговъ. У ламъ

У плотоядныхъ участіе въ воспитаніи подрастающихъ поколівній и сравнительная продолжительность періода младенчества обусловливають собою и болье постоянную связь супруговъ. У ламъ каждое стадо состоить изъ нівсколькихъ самокъ и одного самца; послівдній, по словамъ Брэма, не терпить присутствія молодыхъ самцовъ, разъ они достигли половой зрівлости; и то же можно сказать о дикихъ лошадяхъ Азіи. Мы отмітили эти подробности, такъ какъ въ теоріяхъ нівкоторыхъ писателей о быті дикарей и о первобытномъ человівчестві мы встрівчаемъ почти буквальное воспроизведеніе порядковъ, общихъ только что указаннымъ породамъ млекопитающихъ. Сказанное относится въ частности къ Аткинсону и Ленгу. Оба приписываютъ ревности такое же вліяніе на удаленіе молодыхъ возмужалыхъ мужчинъ изъ первобытной семьи и на возникновеніе, благодаря этому, обычая экзогаміи, обычая брать женъ на сторонѣ, какое въ описаніяхъ Брэма придается факту предводительства дикихъ лошадей-самокъ однимъ самцомъ производителемъ. У птицъ мы встрѣчаемъ большее развитіе супружеской симпатіи,

чъмъ у низшихъ породъ млекопитающихъ; нъкоторыя живутъ парно, другія образуютъ полигамическіе союзы. Лебеди сожительствуютъ парами другь съ другомъ цълую жизнь; фазаны, индъйки и куры, состоять обыкновенно въ многоженствъ. Супружеская привязанность особенно наглядно выступаеть у голубей, придерживающихся моногаміи; самець строить гнёздо и доставляеть самків пищу въ то время, когда она сидить на яйцахъ. У всёхъ мелкихъ птицъ можно отмітить существованіе столь же тёснаго общенія, вызываемаго попеченіемъ самки о подрастающихъ покол'вніяхъ и помощью самца въ пріисканіи пищи. Попугаи, по описанію Брэма, мощью самца въ пріисканіи пищи. Попугаи, по описанію Брэма, живуть въ моногамическихъ союзахъ, и притомъ всю жизнь, а не одинъ періодъ, непосредственно слѣдующій за рожденіемъ потомства; даже хищныя птицы, не исключая коршуна, сожительствуютъ парами и, повидимому, не временно только, а постоянно. Сказаннымъ объясняется возможность слѣдующаго утвержденія, которое мы находимъ на страницахъ уже не разъ цитированнаго нами сочиненія Эспинаса. "Большинство птицъ живутъ въ единобрачіи (стр. 424), отличаясь въ этомъ отношеніи отъ млекопитающихъ, у которыхъ полигамія преобладаетъ". Но въ этой моногамической семьѣ первое мѣсто принадлежитъ самкѣ; она — ея центръ, по выраженію Эспинаса; у однихъ только страусовъ самецъ участвуеть въ высиживаніи яицъ; у всѣхъ другихъ породъ птицъ самка озабочена также ближайшимъ образомъ и судьбою подрастающихъ поколѣній; она оказываетъ имъ первыя заботы и защищаетъ ихъ поколений; она оказываеть имъ первыя заботы и защищаеть ихъ отъ опасности. Самець въ редкихъ случаяхъ покидаеть самку тотчасъ после періода сожитія съ нею; это можно сказать, напримеръ, о кукушкъ. У другихъ породъ птицъ, самецъ удаляется на время высиживанія самкою яицъ; но мы снова находимъ его при самкъ въ моментъ вылупливанія птенчиковъ, или же нѣсколько позже, когда новорожденные уже способны двигать крыльями и могутъ сопровождать его въ полетахъ. Такіе порядки встрѣчаются у всѣхъ видовъ куриныхъ. У попугаевъ и цѣлаго ряда другихъ птицъ, въ томъ числѣ и у хищныхъ, самецъ остается при самкѣ, осуществляя обязанности и права дъятельнаго родителя и ревниваго супруга (стр. 420 и 421).

Если мы зададимся въ настоящее время воспросомъ о томъ, какія причины вызывають у млекопитающихъ и у птицъ удлиненіе срока сожитія самца съ самкою, то намъ не мудрено будеть остановиться на той мысли, что необходимость продолжительнаго ухода за подростками и вызываеть собою прочность союза ихъ родителей; союзъ этотъ, какъ мы видъли, всего продолжительнъе у медвъдей и слоновъ. Способность къ самозащитъ наступаетъ не ранъе, какъ на седьмой мъсяцъ жизни у первыхъ и на шестнадцатый у вторыхъ. Немудрено поэтому, если и у обезьянъ, у которыхъ младенческій возрасть продолжается цілыхъ двінадцать місяцевь, сожитіе самца съ одной и чаще нъсколькими самками, отличается значительной продолжительностью. По описаніямъ Брэма и Фохта, большинство обезьянъ придерживаются многоженства, но ихъ союзы тъмъ не менње постоянны; болње тъсное общение существуеть у дътенышей съ самками-матерями. Самецъ же обыкновенно держится вдали отъ нихъ, но спъшитъ имъ на помощь при малъйшей опасности. У антропоидныхъ обезьянъ, по утвержденіямъ Дарвина, замѣтно стремленіе къ единобрачію. Сузерландъ считаеть, однако, нужнымъ напомнить по этому поводу, что наши свъдънія объ антропоидныхъ обезьянахъ весьма скудны и несовершенны. Еще Брэмомъ было замъчено, что мы почти ничего не знаемъ о жизни ихъ въ свободномъ состояніи; о гиббонахъ извъстно только, что они бродять толпами отъ 6 до 100 штукъ и что въ средъ такихъ стадъ, предводительствуемыхъ обыкновенно сильнымъ и старымъ, господствусть обычай спариванья. О шимпанзе Карль Фохть говорить, что они живутъ семьями, состоящими изъ отца, матери и ребенка, и что эти семьи соединяются нередко въ более крупныя сообщества. Горилламъ приписываются разными наблюдателями то моногамическіе, то полигамическіе союзы. Объ орангъ-утангахъ имвется представленіе, что самцы и самки живуть у нихъ особнякомъ и сходятся между собою только въ лунныя ночи. Мы видели уже выше, по какимъ причинамъ современный бытъ гориллъ и орангъутанговъ въ мъстахъ, постоянно подвергающихся набъгамъ туземныхъ племенъ, не даетъ върнаго представленія объ ихъ первоначальномъ состояніи.

Давая общую оцѣнку тѣмъ выводамъ, какіе могутъ быть сдѣланы на основаніи изученія быта животныхъ, Летурно говоритъ: "Семья у нихъ, какъ и у первобытныхъ людей, построена на мате-

ринствъ; только на высшихъ ступеняхъ животнаго царства самецъ становится ея составною частью, но и въ этомъ случав его заботливость направлена мен'ве на воспитаніе подрастающихъ поколіній. чамъ на ихъ защиту отъ враговъ; онъ играетъ роль деспота-начальника и султана-многоженца, лишеннаго всякаго представленія о необходимости воздерживаться отъ кровосмъщенія (стр. 26). Какъ общее правило семья у животныхъ, - продолжаетъ тотъ же Летурно (стр. 39), — имъетъ лишь кратковременное существование; она ограничена срокомъ воспитанія подростковъ. Нельзя сказать, чтобы въ отношеніяхъ половъ отсутствовало вполн'в въ животномъ царств'в и безпорядочное сожитіе. У многихъ млекопитающихъ оно весьма обычно (стр. 40). Относительной слабостью самокъ, въ сравнении съ самцами, Летурно объясняетъ причину, по которой въ животномъ царствъ не имъется многомужества, или поліандріи; наобороть, полигамія и моногамія одинаково встрѣчаются въ животной средѣ. Привязанность самца къ дътенышамъ, какъ общее правило, менъе значительна, чъмъ привязанность его къ самкъ; самецъ весьма склоненъ къ дътоубійству, къ уничтоженію новорожденныхъ, какъ препятствія къ его любовнымъ утёхамъ. Такъ, въ породе кошекъ мать поставлена въ необходимость обезопасить детенышей, скрывая ихъ отъ взоровъ самца, который, въ противномъ случав, пожраль бы ихъ (стр. 43).

SARAN ANDRON SANO SE ANDRA INCOMENZACIONO DE LA LIBERTA DE

# ГЛАВА ІУ.

### Исходные моменты въ развитіи человіческой семьи.

### § 1.

Если въ настоящее время мы зададимся вопросомъ о томъ, какія народности въ своемъ общественномъ и семейномъ быту всего ближе подходять къ только что описаннымъ нами норядкамъ животнаго царства, то намъ, очевидно, придется сказать, что ими будуть племена, лишенныя всякой или почти всякой земледѣльческой, пастушеской и промышленной дъятельности, племена, поставленныя поэтому самымъ характеромъ своей пищи въ необходимость имъть лишь ограниченное число членовъ и жить изолированио, обстоятельство, которое, въ свою очередь, вызываеть собою то нослъдствіе, что въ брачныхъ союзахъ они не придерживаются никакихъ правилъ въ отношеніи къ выбору невъсты, или соотвътственно жениха; другими словами, такимъ племенамъ недоступны понятіе кровосм'вшенія, и широко-распространенное, какъ мы вскор'в увидимъ, правило такъ называемой экзогаміи, —иначе говоря обязательство избъгать союзовъ внутри собственной группы. Но, спра-шивается, извъстны ли такія племена въ дъйствительности? или же, заодно съ Аткинсономъ и Ленгомъ, мы должны будемъ признать брачные запреты древнъйшимъ закономъ человъчества, закономъ, якобы всегда присущимъ людямъ, и тёмъ отличающимъ ихъ отъ животныхъ? Если бы такое мнёніе было основательно, то намъ не пришлось бы встрътить народностей, у которыхъ бракъ между членами одной и той же группы считается не противоръчащимъ обычаю; а между тъмъ такія народности, несомнънно, существують.

Ло насъ дошли свидътельства о рядъ племенъ, у которыхъ отъ сожительства не уклоняются не только братья съ сестрами, но даже отецъ съ дочерьми. Число такихъ народностей, однако, весьма ограничено; приведемъ примъры нъкоторыхъ изъ нихъ, придерживаясь, въ данномъ случав, книги Вестермарка "Исторія человъческаго брака". Прежде всего скажемъ о Ведда, бытъ которыхъ извъ-стенъ намъ, главнымъ образомъ, по описаніямъ братьевъ Sarrasin. Ведда населяютъ внутреннюю часть Цейлона; они живутъ малочисленными бандами, разрозненно другъ отъ друга, не знаютъ никакихъ племенныхъ старвишинъ, а однихъ только начальниковъ надъ родами, обыкновенно отличающихся старымъ возрастомъ или большею разумностью; одною изъ обязанностей ихъ является распредълять между членами группы дикій медъ. Ведда по преимуществу — охотники; они родами владвють особыми районами и въ эпоху дождей, вивств съ дичью, переселяются изъ низменности въ скалистую часть страны; границы этихъ районовъ тщательно охраняются; кровная месть грозить всякому, кто ихъ нарушить. Скудость пини препятствуеть образованію обширных группь; дві-три семьи иногда живуть въ одномъ жилищѣ, но въ этомъ случаѣ въ немъ имѣются перегородки. Братья Sarrasin говорять о моногаміи Ведда; они видять источникь ея въ недостаткъ женщинъ и въ сильно развитомъ чувствъ ревности.

Если, въ настоящее время, мы спросимъ себя, какія данныя имъются о порядкъ выбора Ведда невъстъ, то мы найдемъ на этотъ счетъ следующія противоречивыя свидетельства. Согласно Белю, Ведда, живуще въ округъ Нильгала, обыкновенно женятся на младшей сестръ; такой бракъ пользуется наибольшимъ признаніемъ. Наоборотъ, бракъ со старшей сестрою запрещенъ, а равно и бракъ съ теткою. За бракомъ съ младшею сестрою самымъ почетнымъ считается бракъ между племянникомъ, сыномъ отцовской сестры, и дочерью материнскаго брата. Если такое свидътельство върно, то, очевидно, что Ведда не могуть быть отнесены къ числу племенъ, не знающихъ вовсе брачныхъ запретовъ. Но, рядомъ съ приведеннымъ показаніемъ, имъются другія, отъ нихъ отличныя. Гацгорнъ утверждаеть, что бракъ дозволенъ съ каждою сестрой, за исключеніемъ старшей, а также съ дочерьми; Невилль же говорить какъ разъ обратное, и объясняеть источникъ заблужденія тѣмъ, что терминъ "нага" одинаково примѣняется у Ведда и къ дочери материнскаго брата, и къ сестръ. Всъмъ этимъ свидътельствамъ, которыя, очевидно, сводятся къ признанію извъстныхъ брачныхъ запретовъ, противорвчать ноказанія самихь братьевь Sarrasin. Вь округв Нильгала имь удалось записать следующее со словь туземцевь: бракъ дозволень, одинаково, съ старшей и младшей сестрой, а также съ дочерью, отнюдь однако не съ матерью. Въ другомъ округв также имъ было показано, что такіе браки, некогда общераспространенные, болве не практикуются за последніе 50 леть. Наконець, въ двухъ округахъ тё же изследователи собрали следующія, несогласныя между собой, показанія: бракъ возможенъ только съ младшею сестрою, или—бракъ съ сестрою или дочерью совершенно неизвъстенъ (Ergebnisse naturwissenschaftlicher Forschungen auf Ceylon von Sarrasin т. III, стр. 480, 484, 465, 466, 467, 472).

Я счель нужнымь привесть цёликомъ все существенное изъ того, что намъ извъстно о быть Ведда, такъ какъ ихъ обыкновенно приводять въ образецъ народа первобытнаго. Изъ сдъланныхъ сообщеній видно, однако, что единственная черта, сближающая ихъ брачные союзы съ союзами животныхъ и потому позволяющая говорить объ ихъ первобытности, я разумъю отсутствие брачныхъ запретовъ, фактически далеко не установлена, или, върнъе, фактически не подтверждается, такъ какъ всв свидътельства согласны въ томъ, что союзъ сына съ матерью считается Ведда запретнымъ; а если такъ, то, очевидно, исчезаетъ и последняя черта, сближающая ихъ быть съ бытомъ хотя бы высшихъ породъ обезьянъ. Выводъ этотъ не лишенъ существеннаго значенія и для вопроса объ исходныхъ моментахъ въ развитіи семьи. Въдь, опираясь на примъры Ведда и другихъ, такихъ же, какъ они, охотничьихъ племенъ, писатели, въ родъ Гроссе, доказывали возможность отнести моногамические союзы къ числу первоначальныхъ и говорить о параллельномъ существованіи на первыхъ порахъ счета родства, какъ по матери, такъ и по отцу.

Но если, такимъ образомъ, примѣръ Ведда, въ виду разнохарактерности свидѣтельствъ, не имѣетъ рѣшающаго значенія по вопросу о первобытной семьѣ, то нельзя ли, спрашивается, найти болѣе рѣшительныя свидѣтельства о другихъ дикаряхъ? У Вестермарка, въ главѣ, отведенной обзору различныхъ брачныхъ запретовъ, приводится рядъ примѣровъ сожитія, если не матери съ сыномъ, то братьевъ съ сестрами и отца съ дочерьми. Лангедорфъ утверждаетъ, что у Канягмутовъ существуетъ такое сожитіе, а Вилькенъ, въ своемъ классическомъ сочиненіи "О системахъ родства" у жителей Индѣйскаго архипелага, говоритъ о такихъ же союзахъ у нѣкоторыхъ изъ населяющихъ его племенъ. По свидѣтельству Гарциліаса-де-ла-Вега у индейцевъ Перу сожительство, если не бракъ съ сестрами, дочерьми и даже матерями, быль явленіемъ нерёдкимъ. Оставляя въ сторонъ тъ племена, у которыхъ такіе союзы уже встръчають неодобрение со стороны общественнаго мнжнія, мы укажемъ на то, что у Куки не существуеть другого запрета, какъ вступать въ сожите съ матерью, и что то же, по показаніямъ Вильсона и Вилькена, имфетъ мъсто у Ванни-ора. У Кареновъ Тенасерима союзы братьевъ и сестеръ, отцовъ и дочерей встрвчаются нервдко (см. Вестермаркъ, стр. 290—291). То обстоятельство, что, даже въ средъ племенъ, допускающихъ сожитіе братьевъ съ сестрами и отца съ дочерью, бракъ сына съ матерью считается запретнымъ, указываетъ на то, что именно въ этомъ обычав надо искать зародыши брачнаго права. Но не встрвчается ли уже такой запреть въ животномъ царствъ? Вестермаркъ не прочь думать это. Въ породахъ, живущихъ семьями, пишеть онь, молодежь покидаеть семью, какъ только она въ состояніи сама заботиться о себ'в (см. стр. 334). Мы виділи, что это въ частности справедливо по отношенію къ взрослымъ самцамъ въ табунахъ дикихъ лошадей Азіи и, по всей въроятности, къ союзамъ высшихъ породъ обезьянъ, въ которыхъ, какъ сказано, при наличности нъсколькихъ самокъ, можно встрътить только одного взрослаго самца (мы не говоримъ, разумвется, о не взрослыхъ двтены-шахъ мужского пола). Если приведенныя соображенія не лишены основанія, то мы въ прав' будемъ сказать, что семейная жизнь, на низшихъ ступеняхъ человъческаго общенія, приближается по своему типу къ семейнымъ союзамъ животныхъ; но у последнихъ, какъ мы видели, мать играетъ первенствующую роль, поэтому невольно напрашивается мысль признать ли связь по матери и счетъ родства въ женской линіи болже старинными, чёмъ связь ребенка съ отцомъ и счеть родства по отцу. То обстоятельство, что у племень, запрещающихъ сожитіе сына съ матерью, дозволено общеніе отца съ дочерью, очевидно, подтверждаетъ такую догадку. Въ пользу ея говорить также невозможность указать на примъры народовъ, которые отъ счета родства по отцу перешли бы къ счету родства по матери, и наоборотъ, обиліе примъровъ зарожденія отеческаго рода въ обществахъ, ранве жившихъ началами материнства.

Если теперь задаться вопросомъ, по какой причинъ материнство должно предшествовать во времени отчеству, то намъ придется сразу встрътиться съ теоріей, однимъ изъ первыхъ выразителей которой былъ Макъ-Ленанъ, и которая справедливо вызываетъ отрицательное отношеніе къ себъ въ виду ея противоръчія съ нъкоторыми чер-

тами быта дикарей. Мы увидимъ впоследствіи, что при значительной свободъ, отношенія половъ у нихъ принимають форму болье или менъе постоянныхъ союзовъ, частью полигамическихъ, частью моногамическихъ; они извъстны племенамъ даже наиболъе дикимъ; а если такъ, то предложенное Макъ-Ленаномъ объяснение обычая считать причиною счета родства по одной матери неизвъстность родителя необходимо должно встрътить отрицательное отношение къ себъ. Разумъется, еслибы имълась возможность доказать существование на первыхъ порахъ того безпорядочнаго полового сожитія, какое Гербертъ Спенсеръ считаетъ исходнымъ моментомъ въ развитіи человъчества, и которое, въ системъ Лёббока, выступаетъ передъ нами только подъ новымъ терминомъ "коммунальнаго брака", то ничто не препятствовало бы признанію силы за Макъ-Ленановскимъ толкованіемъ. Я самъ, въ прежніе годы, не прочь былъ присоединиться къ тому ученію, которое отправляется отъ признанія, что дикимъ народамъ совершенно чуждо существование какихъ-либо правилъ, регулирующихъ половую жизнь. Я представлю въ ближайшемъ рядъ данныхъ, доказывающихъ, что, вопреки попыткамъ, сдѣланнымъ Старке, Вестермаркомъ и Грессе, обѣлить дикихъ отъ такого якобы взведеннаго на нихъ навъта, имъются достаточныя данныя для признанія, что безпорядочное сожитіє, въ періодъ, предшествующій установленію постоянной связи, представляеть собою у нихъ общераспространенное явленіе; но такое безпорядочное сожитіе, во-первыхъ, не исключаетъ возможности извъстныхъ, весьма, впрочемъ, немногочисленныхъ запретовъ, изъ которыхъ самымъ раннимъ является, какъ мы видъли, запретъ сожительства сына съ матерью, запретъ, къ которому со временемъ присоединяется запретъ полового общенія отца съ дочерью, братьевъ и сестеръ между собою, подъ условіемъ ихъ происхожденія отъ одной матери. Во-вторыхъ, самое сожитіе ограничено извъстнымъ срокомъ; сожите съ дъвушками и женщинами, въ частности вдовами, продолжается до момента установленія постоянной связи, которая, какъ мы вскоръ увидимъ, отличается продолжительностью, но не исключаеть въ то же время возможности насильственнаго расторженія ея, по воль одного изъ супруговъ, напримъръ, путемъ уступки мужемъ жены, ея ссуды единоплеменнику и неръдко близкому родственнику, напримъръ, брату, а также путемъ изгнанія жены или соотвътственно мужа изъ подъ общаго крова, наконецъ, путемъ принятія подъ этотъ общій кровъ дополнительныхъ женъ. Но, все это, взятое вмъстъ, еще не обусловливаетъ собою неизвъстности отца, а слъдовательно, предполагаетъ необходимость

другого объясненія источника материнства, помимо того, которое было предложено Макъ-Ленаномъ. И вотъ, за послъднее время, все болъе и болве устанавливается та точка зрвнія, что обычай пріобрытать жену отработкомъ, о которомъ говорится еще въ Библіи, въ повъствованіяхъ объ Іаковъ и дочеряхъ Лавана, обычай, при которомъ супругъ, въ течение извъстнаго срока, или во все время продолженія своего союза, остается въ группѣ родственниковъ жены, а порождаемое имъ потомство считается принадлежащимъ этимъ родственникамъ, — пользовался на первыхъ порахъ широкимъ распространеніемъ. Уже Тэйлоромъ <sup>1</sup>), въ изв'єстномъ мемуарѣ "О методологическихъ пріемахъ при изученіи быта дикарей", мемуарѣ, который въ значительной степени вызвалъ собою пересмотръ установившихся воззрѣній на первобытныя отношенія между полами, сдѣлано было указаніе на необходимость искать объясненіе источника материнства въ этой практикѣ "поселенія зятя у невѣсты". Обычай этотъ, который у нашихъ крестьянъ сохранился въ формъ усыновленія зятя, какъ оказывается изъ новъйшихъ работь одного итальянскаго этнографа, Джузеппе Мазарелла, пользуется широкимъ распространеніемъ въ средъ народовъ дикихъ и варварскихъ. Въ мемуаръ, напечатанномъ Мазарелла въ "Итальянскомъ Обозръніи Соціологіи" и озаглавленномъ "О юридическомъ положеніи старшаго брата матери въ материнскихъ обществахъ", приведены примѣры 130 народностей, принадлежащихъ къ различнымъ этническимъ группамъ, у которыхъ женихъ отрабатываетъ себъ невъсту, живя въ очагъ, общемъ ей съ ея родственниками! У нъкоторыхъ народовъ это сожитіе продолжается до момента рожденія первенца, оставляемаго въ род'в нев'всты, — въ другихъ, до момента окончательной расплаты за нев'всту частью трудомъ, частью имуществомъ.

Нер'вдки случаи, въ которыхъ, образуя отдівльный очагъ съ

Нерѣдки случаи, въ которыхъ, образуя отдѣльный очагъ съ уводимой имъ отъ ея родственниковъ женщиною, мужъ расплачивается съ ними уступкою жениной роднѣ части своего потомства. Мазарелла продолжилъ свои изслѣдованія и въ новомъ сочиненіи, озаглавленномъ "Этюды въ области юридической этнологіи", первый выпускъ которыхъ вышелъ въ Катаніи въ 1903 году. Такъ какъ наиболѣе характерной формой такого брака является та, которая распространена у жителей Суматры, то данное ей здѣсь названіе "амбиліанакскаго брака" въ настоящее время болѣе или менѣе принято этнографами для обозначенія такого рода союзовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup>) Мемуары антропологическаго института въ Лондонѣ, т. XVIII.

На Суматръ насчитывается до 10 племенъ, у которыхъ господствуетъ подобный бракъ; при немъ, какъ показываетъ примъръ одного изъ племенъ, Менангкабао, тъсная семья состоитъ изъ матери и ея дътей и поставлена подъ власть старъйшаго изъ братьевъ матери (стр. 18). Такая тъсная семья извъстна подъ наименованіемъ samandei. Еще голландскимъ антропологомъ Вилькеномъ, съ сочиненіемъ котораго русскую публику познакомилъ покойный профессоръ Зиберъ, дано было подробное описаніе юридическаго быта туземцевъ Суматры и, въ частности, той формы брака, при которой мужъ переселяется къ невъстъ. Мазерелла только пользуется этими фактами, ранъе его собранными, и о которыхъ на основании Вилькена мнъ самому уже приходилось говорить въ моихъ лекціяхъ о происхожденіи семьи и собственности. Что я желаль бы особенно подчеркнуть въ настоящее время, это то, что рядомъ съ бракомъ, при которомъ женихъ поселяется въ дом'в нев'всты, и который изв'встень подъ названіемъ амбиліанакскаго (амбил-анак), встръчается у Менангкабао такой бракъ, при которомъ каждый изъ супруговъ продолжаетъ составлять часть семьи своихъ родителей и живетъ не съ женой, а съ своими родными.

Въ первое время, слъдующее за свадьбою, супругъ каждое утро отправляется въ домъ жены, помогать ей въ ея работахъ и раздълять съ нею пишу. Впослъдствіи его посъщенія становятся болье ръдкими; мужъ только вечеромъ отправляется въ домъ жены, оставаясь съ нею до слъдующаго утра. Такая форма брака извъстна у туземцевъ подъ названіемъ "semundo"; въ отличіе отъ этого брака, бракъ ambil-anak предполагаетъ постоянную жизнь мужа въ домъ невъсты, его зависимое положеніе по отношенію къ ея родственникамъ, право послъднихъ прогнать его во всякое время, какъ плохого работника, и тъмъ самымъ положить насильственный конецъ его браку. У одного изъ туземныхъ племенъ, у Батаковъ, сыновья, рожденные отъ такого брака, считаются принадлежащими жениной семьъ, такъ что, въ случаъ выдачи въ замужество дочерей, всъ имущественныя выгоды, связанныя съ такимъ фактомъ, идутъ въ пользу жениной родни.

Мужъ можетъ откупиться отъ обязательства жить на правахъ служителя въ этой средъ; такимъ выкупомъ и является, какъ справедливо указано Вилькеномъ, то, что невърно передается большинствомъ этнографовъ терминомъ "платы за невъсту". Мужъ, повидимому, не въ состояніи расплатиться сразу и вноситъ только часть вы-

купа, послъ чего ему дозволяется взять къ себъ жену и считать жениныхъ дътей своими, но съ нъкоторыми ограниченіями, а именно: такъ какъ жениной роднъ не уплочена сполна вся сумма, то она вмъшивается въ заключение браковъ дочерей отошедшаго отъ нея зятя. Причина ясна: женина родня разсчитываетъ на полученіе, по крайней мъръ, части имущественныхъ выгодъ, связанныхъ съ такими браками. Смотря по тому, живеть ли мужъ съ роднею жены, или устраиваетъ собственный очагъ, и счетъ родства бываетъ или по матери, или по отцу. Поэтому у Менангкабао, у которыхъ мужъ остается въ семьв невъсты, извъстно только одно материнское родство; у Батаковъ же счетъ родства идетъ по отцу; но замъчательно то, что и у этихъ послъднихъ, какъ Вилькену, такъ и Мазарелла, удалось открыть слёды болёе ранняго счета родства по матери; а это одно уже даеть право предполагать, что на первыхъ порахъ и у Батаковъ мужъ оставался у родственниковъ жены. При амбиліанакскомъ бракъ мужъ ничъмъ не владъетъ и поставленъ въ необходимость работать на пользу родственниковъ невъсты, такъ что все имъ пріобрѣтаемое идеть на пользу послѣднихъ. Власть, осуществляемая въ патріархальной семь мужемъ, при амбиліанакскомъ бракъ принадлежитъ родственникамъ жены, тъмъ, которые поставлены во главъ тъсной семьи, или соединения нъсколькихъ семей, образующихъ такъ называемую "suku". Такимъ лицомъ. по крайней мъръ, въ тъсной семьъ является обыкновенно старшій братъ. Положеніе женщины, несмотря на счеть родства по матери, нисколько не отвъчаеть идет господства. Никакой гинекратіи въ дъйствительности не существуеть.

Туземцы Суматры отнюдь не могутъ считаться живущими въ первобытныхъ условіяхъ; поэтому небезинтересно найти эмбріональныя формы такого же обычая "поселенія зятя" въ одномъ очагѣ съ невѣстиной роднею и у нѣкоторыхъ племенъ, стоящихъ на самыхъ низкихъ ступеняхъ общественности.

Еще Тэйлоромъ указано было на то, что подобная же жизнь мужа у родственниковъ жены встръчается у цълаго ряда племенъ краснокожихъ Съверной Америки, какъ-то у Чароковъ, Делаваръ, Ирокезцовъ, Тлинкитовъ (Журналъ антропологическаго института, т. XVIII, стр. 266). Мужъ до такой степени сживается съ жениной роднею, что не только работаетъ на пользу послъдней, но и участвуетъ въ отмщеніи причиняемыхъ ей обидъ. Эта сторона амбиліанакскаго брака съ особенной наглядностью выступаетъ у туземцевъ Квинслэнда. По показаніямъ Ольриджа, общимъ прави-

ломъ на Квинслэнд'в является уходъ мужа въ жилище нев'всты. Мужъ, пишетъ Ольриджъ, становится частью жениной семьи; въ случав военнаго предпріятія онъ сражается на сторон'в этой родни, хотя бы и противъ своей собственной. Мнф пришлось, пишетъ Ольриджъ, быть свид'втелемъ такой схватки, въ которой сынъ, ушедшій въ семью жены, едва не убилъ собственнаго отца (ibid., стр. 250). Бракъ съ уходомъ жениха въ семью нев'всты пользуется широкимъ распространеніемъ среди краснокожихъ С'вверной Америки, начиная отъ береговъ Ледовитаго Океана и Канады и вплоть до Калифорніи.

Онъ извъстенъ и по ту сторону Тихаго Океана, въ Камчаткъ; наконецъ, онъ весьма обычное явленіе въ средъ Эскимосовъ. У нъкоторыхъ изъ названныхъ племенъ является возможность отмътить существованіе обычаевъ, указывающихъ на тотъ путь, какимъ мужъ, живущій при женъ, могъ сдълаться членомъ ея семьи и рода. У краснокожаго племени Кри (Cree) въ Канадъ мужъ не считается родственникомъ жениной семьи до момента рожденья ребенка. Этотъ фактъ измъняетъ его положеніе; рожденіе сына обращаетъ его въ члена рода матери, такъ какъ съ этого момента онъ слыветъ отцомъ такого-то или такого-то изъ членовъ женинаго рода 1).

У многихъ изъ тѣхъ племенъ, у которыхъ доселѣ продолжаетъ держаться система отработка невѣсты женихомъ и его поселенія среди жениной родни, можно отмѣтить уже вымираніе формы амбиліанакскаго брака и переходъ къ браку, при которомъ жена живетъ въ домѣ мужа. У племени Юрокъ, въ Калифорніи, мужъ остается въ домѣ невѣсты на правахъ работника и слуги до тѣхъ поръ, пока ему не удастся выплатить за нее всего выкупа, обыкновенно особой породой ракушекъ; послѣ этого онъ уводитъ ее въ собственное жилище и она становится его служительницей <sup>2</sup>). Точно также у американскаго племени Кеннаи, по словамъ Бэнкрофта, мужъ долженъ отслужить родителямъ жены цѣлый годъ, пребывая все это время въ ихъ средѣ, послѣ чего, ему позволено увесть ее въ собственное жилище <sup>3</sup>). Тогда, какъ на Камчаткъ, напримѣръ, по словамъ Штеллера, мужъ обыкновенно селится у родственниковъ

<sup>1)</sup> Смотри статью Тэйлора о системахъ брака и законахъ преемства, въ изданіяхъ Лондонскаго антропологическаго института, т. XVIII, стр. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Powers. "Племена Калифорнін" въ ero Contributions to N. A. Ethnology, т. III, стр. 56.

<sup>3)</sup> Bancroft, Native races of the Pacific Ocean, T. I, crp. 134.

невъсты, у Тлинкитовъ поселеніе жениха у невъсты имъло мъсто только въ томъ случав, когда женина родня была богаче его собственной <sup>1</sup>). Наконецъ, у нъкоторыхъ племенъ, въ томъ числъ у Эскимосовъ, сохранились только слъды подобнаго брака отработкомъ или поселеніемъ мужа у невъсты. То обстоятельство, что у нихъ при расторженіи брака сынъ остается при матери и ея семьв, какъ одно изъ необходимыхъ послъдствій брака отработкомъ невъсты, можеть считаться его переживаніемъ.

Если вышеприведенными фактами и соображеніями отчасти объясняется происхождение материнского родства ранфе отеческого, то этимъ не исключается еще возможность и польза слъдующихъ соображеній. Они им'єють своимъ источникомъ низкій уровень познавательныхъ способностей дикарей. Если върить Гиллену и Спенсеру, — а я не вижу ближайшаго основанія не полагаться на показанія этихъ изследователей, проведшихъ такъ много времени среди описываемыхъ ими племенъ, некоторымъ австралійцамъ, въ томъ числѣ племени Арунта, не достаетъ представленія о той связи, въ какой рождение ребенка стоить съ самимъ актомъ полового сожитія. Отсюда — ходячее у племени Арунта мивніе, что та или другая женщина забеременьла въ томъ мъсть, въ которомъ душа одного изъ скончавшихся овладъла ея тъломъ. Какъ не поразительно такое представленіе, оно очевидно не превосходить въ невъроятности то, въ силу котораго большинство дикихъ племенъ не допускаеть естественной смерти и принисываеть ее каждый разъ чародвиству. При томъ низкомъ умственномъ уровнъ, какой проявляется, напримъръ, въ неспособности многихъ дикарей считать далье 3 и 4-хъ 2), и который несомныно быль присущъ и нашимъ отдаленнъйшимъ предкамъ, немудрено, что изъ двухъ отношеній, ребенка къ отцу, и ребенка къ матери, - ихъ пониманію могла быть доступна только наглядно выступающая связь новорожденнаго съ его родильницей. Поэтому можно согласиться съ Гроссе, когда онъ говорить, что первобытному человеку бросалась въ глаза

<sup>1)</sup> Эти данныя сообщаются нъмецкими этнографами Штеллеромъ и Краузе и приведены Гроссе, въ его извъстномъ сочинении "Объ имущественныхъ и семейныхъ отношенияхъ у дикарей и варваровъ", стр. 76 и 77.

<sup>2)</sup> Сузерландъ, говоря о Бушменахъ, Андаманцахъ и другихъ столь же отсталыхъ племенахъ, утверждаетъ, что большинство ихъ не въ состояніи считать далъе 3-хъ и не имъетъ даже слова, для выраженія понятія 4. Т. І, стр. 112.

только установляемая пуповиною филіація. Разъ въ жилахъ ребенка и матери течеть одна и та же кровь, всякое сомнѣніе въ ихъ родствѣ, очевидно, для дикаря немыслимо; но такъ какъ братъ матери происходить отъ общей съ нею родильницы, то и съ нимъ связываетъ ребенка, въ представленіяхъ дикаря, общность крови 1).

Общераспространенность матріархата между австралійскими племенами, очевидно, не можеть быть подвергнута сомнівню послів систематическаго изученія ихъ быта, не только Файзеномь и Гауитомь, но также Кёромь, а въ послівднее время Спенсеромь и Гилленомь. Есть между Австралійцами несомнівню, и притомъ среди наиболіве отсталыхъ племень, такія, у которыхъ счеть родства по отцу уже установился; таковы, напримірь, Арунта. Но этого факта недостаточно, чтобы признать, заодно съ Куновымь, родство по отцу древнійшимь въ ихъ средів, какъ и вообще между племенами, близкими къ первобытности, — или, заодно съ Гроссе, утверждать одновременное возникновеніе объихъ системъ родства у разныхъ только племень.

Колэръ правъ по-моему, когда, критикуя Вестермарка, говоритъ, что недостаточно привести существование бокъ-о-бокъ одинаково отсталыхъ племенъ, изъ которыхъ одни придерживаются счета родства по матери, а другія по отцу, чтобы доказать, что патріархатъ могъ возникнуть съ самаго начала. Необходимо еще задаться по отношенію къ тімь народамь, у которыхь счеть родства по отцу установился, вопросомъ о томъ, не является ли онъ чъмъ-то позднъйшимъ, чъмъ-то прившедшимъ на смъну материнскому счету родства <sup>2</sup>). Мы можемъ показать, что рядъ народовъ перешелъ отъ материнства къ отчеству, - продолжаетъ берлинскій профессоръ. и у насъ, по крайней мъръ, насколько мнъ извъстно, нъть ни одного факта, доказывающаго обратное преемство. Ссылаясь на извъстное сочинение Моргана "Древнее общество", стр. 116, на изслъдованія Вилькена о малайскомъ архипелагъ и на собственныя работы о юридическихъ обычаяхъ негровъ Африки, Колэръ указываеть на важность фактическаго обоснованія того взгляда, что счеть родства по отцу явился на смѣну счета родства по матери. Вотъ что говоритъ Морганъ о такомъ преемствъ среди Алгонкиновъ. Одно изъ древнъйшихъ племенъ этой группы, Делавары, доселъ сохранили счеть родства по матери. У Оджибва, у которыхъ установи-

<sup>1)</sup> Сравни Гроссе, стр. 61.

<sup>2)</sup> См. Колэръ. "Zur Urgeschichte der Ehe", стр. 203.

лось за правило считать родство по отцу, власть старъйшины дватри покольнія назадъ еще переходила въ женской линіи ("Древнее общество", стр. 166). Въ преданіяхъ другого американскаго племени— Шауни также сохранилась память о господствъ въ прежнее время обычая считать родство по матери. Что касается до Малайцевъ, то у нихъ, какъ мы видъли, счетъ родства въ женской линіи хотя и уступилъ мъсто кое-гдъ счету родства въ мужской линіи 1), но тамъ, гдъ отчество и является въ настоящее время общимъ правиломъ, все же сохранились многочисленные слъды ранъе господствовавшаго материнства 2). Колэръ приводитъ такіе же факты въ своей статъв "О правъ негровъ", отпечатанной еще въ 1893 году 3). Онъ ссылается на эту статью и въ своей монографіи "О древнъйшей исторіи семьи" (стр. 248).

Ко всемъ этимъ даннымъ можно присоединить следующее весьма цънное сообщение, сдъланное Поуэлемъ о Пуэбло-индъйнахъ. въ частномъ письмѣ къ автору "Первобытной культуры". Пуэблоиндъйцы придерживаются материнства. Такъ какъ занятыя ими пространства страдають оть засухи, то имъ часто приходится удаляться на большое разстояние отъ мъста ихъ поселения для занятія сельскохозяйственной д'ятельностью. Охота нер'ялко тоже организуется ими такимъ образомъ, что мужчины, собравшись въ значительномъ числъ, уводять съ собою своихъ женъ въ дальніе набъги. При такихъ условіяхъ необходимо прекращается контроль за ними со стороны родственниковъ этихъ женъ и власть переходитъ въ руки мужей и отцовъ 4). И въ Африкъ, обычное право которой и посл'я выхода въ свътъ книги Поста "Africanische Jurisprudenz", все еще не можетъ считаться научно-обслъдованнымъ, новъйшіе отчеты, сдъланные людьми, проведшими долгіе годы среди туземнаго населенія и хорошо знакомыми съ мъстными языками и нарвчіями, въ одно слово указывають на присутствіе слъдовъ матріархата въ обществахъ, уже перешедшихъ къ счету родства по отцу. Въ вышедшемъ недавно трудъ извъстнаго голландскаго этнографа и моего товарища по соціологическому институту-

<sup>1)</sup> У всъхъ племенъ, за исключеніемъ "Менангкабао" и "Пассема".

<sup>2)</sup> Смотри Вилькенъ "О семейныхъ отношеніяхъ туземцевъ южной Суматры" (по-голландски), стр. 83 п Мазарелла "О юридическомъ положеніи супруга въ матріархальной семьъ", стр. 16, 20 и 24.

<sup>3)</sup> Ausland, crp. 321.

<sup>4)</sup> Т. XVIII журнала антропологическаго института, стр. 258.

ППтейнмеца—сочиненіи, заключающемъ въ себѣ сборникъ отвѣтовъ, полученныхъ на вопросы, поставленные международнымъ обществомъ сравнительнаго законовѣдѣнія въ Берлинѣ, подвергнуты были изслѣдованію на мѣстѣ 15 народностей внутренней Африки и 2 народности Океаніи, а именно: острововъ Соломоновыхъ и Маршала. Оставляя въ сторонѣ послѣднія, о которыхъ уже имѣются не только точныя свѣдѣнія, но и родъ систематической анкеты въ превосходномъ трудѣ Кодрингтона о Меланезійцахъ, спросимъ себя, что даетъ намъ новая работа для рѣшенія вопроса о генетическомъ отношеніи материнства къ отчеству; она показываетъ, что изъ 15 народностей, подвергшихся систематическому наблюденію, 3—доселѣ придерживаются материнства, 3—сохранили переживанія материнскихъ порядковъ, 6—перешли къ счету родства въ одной мужской линіи, а остальныя считаютъ его въ обѣихъ линіяхъ 1).

О господствѣ материнства въ Меланезіи говорится въ книгѣ Кодрингтона, вышедшей еще въ 1891 году (стр. 34). Его показанія нашли дальнѣйшее подтвержденіе, по отношенію къ Маршаловымъ островамъ, въ только-что вышедшемъ томѣ; но у населенія Соломоновыхъ острововъ, принадлежащихъ къ той же меланезійской группѣ, уже установился, повидимому, двойной счетъ родства — и по матери, и по отцу 2).

Мы показали широкое распространеніе матріархата въ Австраліи, въ Америкъ, въ Меланезіи и въ слабъйшей степени въ Африкъ и Азіи. Но этого недостаточно для нашей цъли. Намъ необходимо прежде всего установить первобытность такого порядка и его позднъйшую замъну родствомъ по отцу, или родствомъ въ объихъ линіяхъ. Торжеству ученія о признаніи материнства наиболъе раннимъ способомъ исчисленія родства не мало препятствовало неудачное и произвольное отождествленіе его съ порядкомъ господства женщины въ первобытной семьъ. Эта теорія, впервые высказанная Бахофеномъ и обоснованная имъ не этнографическими данными, а легендарнымъ эпосомъ, по преимуществу народовъ классической древности,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Народностями, у которыхъ можно открыть только следы материнства, являются Вапака и Варики, Вагаго и Носсибе. Оно доселе господствуеть у Баквили, Овагереро и Онлонга.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Смотри—Rechtsverhältnisse von eingeborenen Völkern in Afrika und Ozeanien. Beantwortungen des Fragebogens der internationalen Vereinigung für vergleichende Rechtswissenschaft und Volkswirthschaftslehre zu Berlin.—Bearbeitet im Auftrage der Vereinigung von Dr S. R. Steinmetz, Berlin, Verlag von Julius Springer, 1903, pag. VI—455.

не находить себъ оправданія въ изученіи быта дикарей. Женщина лалеко не пользуется у нихъ преимущественной властью и значеніемъ. Это и немудрено, если принять во вниманіе, что ни въ какомъ обществъ перевъсъ физической силы, стоящій на сторонъ мужчины, не можеть пъниться такъ высоко, какъ въ плохо замиренной средъ первобытныхъ охотниковъ и рыболововъ. И при материнствъ, какъ и при отчествъ, власть въ семьъ принадлежитъ мужчинъ; но этимъ мужчиной въ первомъ случав является старшій братъ матери, а во второмъ — супругъ-родитель. Всв новъйшія этнографическія изследованія въ одно слово указывають на то, что материнство не стоить въ причинной связи съ гинекратіей или господствомъ женщины въ семьв, что его значение ограничено однимъ счетомъ родства, съ которымъ стоитъ въ тесномъ отношении система брачныхъ запретовъ, а также система кровнаго возмездія въ случаяхъ столкновеній межлу членами разныхъ материнскихъ группъ. Вотъ что говорить, напримъръ, о материнствъ у Меланезійцевъ Кодрингтонъ: система, на которую опираются брачные запреты и дъленія Меланезійцевъ на группы, въ сред'в коихъ спариванье недопустимо, стоитъ въ прямомъ отношени къ счету родства по матери. Надо, однако, признать, что съ этимъ нисколько не связано положение ея, какъ главы семьи. Домъ, въ которомъ живетъ семья, принадлежитъ отцу, какъ ему же предоставленъ судъ, верховенство и управление семьею. Въ отцовскій домъ меланезійскій женихъ беретъ свою невъсту, если у него не заготовлено ранъе собственной усадьбы. Самое тъсное родство, по понятіямъ туземцевъ, то, которое существуетъ между сыномъ сестры и братомъ матери; мать, передающая сыну свое родовое прозвище, не въ силахъ сама оказывать тъхъ услугъ, на какія способенъ мужчина (ея братъ); сыновья не принадлежатъ къ роду отца. Хотя онъ и играетъ по отношению къ нимъ роль родителя, но связь его съ дътьми сестры имъетъ силу исконной, традиціей установленной связи, связи, источникъ которой лежитъ въ родствъ по матери. Молодое поколъніе, едва въ немъ зарождаются извъстные соціальные запросы, независимо отъ пищи и крова, доставляемаго имъ ихъ отцами, ищутъ въ материнскомъ братъ поддержки и заступничества, какъ въ старшемъ ихъ рода. Извъстно, что на островахъ Фиджи такъ называемый Вазу, т.-е. сынъ сестры, пользуется широкими правами по отношенію къ дяд'в по матери. Хотя эти права и признаются въ меньшей степени на островахъ Меланезіи, къ западу отъ Фиджи, тъмъ не менъе и здъсь считается за правило, что племянникъ можетъ разсчитывать на всякую помощь со стороны брата матери и что такой дядя обязанъ смотрѣть на своего племянника, какъ на предметъ особаго попеченія" (Кодрингтонъ, стр. 34).

Въ приведенномъ отрывкъ наглядно выступаетъ тотъ фактъ, что въ отношении имущественномъ сынъ уже можетъ зависъть отъ отца, въ то время, когда связь по матери продолжаетъ оставаться основою родственныхъ отношеній и брачныхъ запретовъ. Но самое это обстоятельство только утверждаеть нась въ мысли, что отчество — явленіе болже поздняго характера, чжив материнство. Мы увидимъ впослъдствіи, что на низшихъ ступеняхъ общественной лъстницы, при существованіи собственности цълыхъ группъ на охотничьи ловища и рыбные уловы, не имъется другого индивидуальнаго обладанія, помимо того, предметомъ котораго является оружіе и одежда. Но оружіе, состоящее изъ обтесанныхъ и необтесанныхъ камней и стрълъ, не принадлежить къ числу предметовъ, безъ пе-редачи которыхъ нельзя было бы обойтись; одежда же и украшенія настолько считаются связанными съ личностью, что въ силу религіозно-мистическихъ представленій, природа которыхъ не вполнъ выяснена, хотя и можетъ быть легко отгадана, они подлежатъ истребленію въ моментъ совершенія погребальнаго обряда. Поэтому о передачъ по наслъдству подрастающему поколънію на первыхъ порахъ чего-либо, кромъ родственной связи, съ однимъ изъ родителей, а именно съ матерью, не можетъ быть и ръчи. То обстоятельство, что въ нъкоторыхъ материнскихъ обществахъ наслъдованіе имущества идетъ въ мужской линіи, тогда какъ счетъ родства производится въ линіи женской, только служить подтвержденіемъ того положенія, что материнство древнье отчества. Но такіе по-рядки встрычаются нерыдко. Такъ, у Нутка, какъ указываеть, между прочимъ, Гроссе, сынъ наслыдуеть имущество не отъ матери, а отъ отца, и въ то же время родство его считается только въ женской линіи.

Имънся, однако, народы, у которыхъ счетъ родства по матери связанъ самымъ тъснымъ образомъ съ системою кровнаго возмездія, съ наслъдованіемъ имущества и общественнаго положенія. Такъ, у Тлинкитовъ, съверо-американскихъ краснокожихъ, живущихъ на берегахъ Тихаго океана, дъти наслъдуютъ не отъ отца, а отъ дяди по матери; имущество идетъ къ сыну сестры, а если такого не имъется, то къ младшему ея брату (Krause, стр. 232). Тъмъ не менъе у другихъ краснокожихъ племенъ съверо-западнаго побережья Америки (за исключеніемъ только-что названныхъ Тлинкитовъ), въ

материнской линіи переходить только имя и общественное положеніе, въ отцовской же—имущественное достояніе <sup>1</sup>).

Все сказанное не позволяеть намъ согласиться ни съ Куновымъ, насчетъ пріоритета отеческаго родства надъ материнскимъ, ни съ Гроссе, утверждающимъ, что объ системы родства развились одновременно и бокъ-о-бокъ. Мы не можемъ также признать, что съ самаго начала, какъ думаютъ только что упомянутые этнографы, наслъдованіе имущества стало происходить въ мужской линіи, а наслъдованіе родства — въ женской. Пока мужъ оставался служителемъ жениной родни и велъ общую съ нею жизнь, не могло быть, очевидно, и ръчи о наслъдованіи въ другомъ имуществъ, кромъ того, какое принадлежало родственникамъ жены-матери. Такіе порядки могли удержаться долго, какъ показываетъ примъръ Тлинкитовъ, забирающихъ женъ въ собственныя жилища 2).

Писатели, отказывающіе материнству въ пріоритетъ, любятъ ссылаться на примъръ столь отсталой, повидимому, народности, какъ Ведда Индіи. По утвержденіямъ братьевъ Sarrasin, у нихъ господствуетъ не материнство, а отчество, но Колеръ справедливо указываетъ на то, что при обычаъ считать наиболъе почетнымъ бракъ между братомъ и сестрой, наслъдованіе отъ отца въ дъйствительности сводится къ наслъдованію отъ брата матери, т.-е. къ существенному признаку материнскаго родства 3).

### \$ 2

Мы успъли пока доказать близость первобытныхъ семейныхъ порядковъ въ человъческихъ обществахъ къ тъмъ, которые господствуютъ въ средъ животныхъ, двумя фактами: отсутствиемъ вначалъ другихъ брачныхъ запретовъ, кромъ запрета сожитія сына съ матерью, — примъръ чему представляютъ, какъ мы видъли, и нъкоторыя породы млекопитающихъ и антропоидныя обезьяны, а во-вторыхъ, существованиемъ, на первыхъ порахъ, одной связи ребенка съ матерью, отвъчающей преобладающей роли самки въ царствъ млекопитающихъ и птицъ, ея роли въ вскармливании и уходъ

3) Kohler, "Zur Urgeschichte der Ehe", 1895 r.—Zeitschrift für vergleichende Rechtswissenschaft, crp. 199.

<sup>1)</sup> См. Гроссе, стр. 79 и 80.

<sup>2)</sup> Противоположные взгляды, критика которыхъ представлена въ текстъ, можно найти въ книгъ Кунова "О семьъ у Негритосовъ Австраліи", стр. 136, и у Гроссе, стр. 59, 60 и 61.

за подрастающимъ поколъніемъ. Но мы имъемъ возможность отмътить въ быту наиболъе отсталыхъ народностей и ту сходную черту съ обществами животныхъ, что спариванье, какова бы ни была степень его продолжительности и въ какой бы формъ оно ни проявлялось, въ формъ ли сожитія одного мужчины съ одной или въ форм'в его сожитія съ насколькими женщинами, не исключаеть, какъ и у животныхъ, предшествующаго періода гетеризма, или безпорядочнаго общенія. Новъйшими писателями по сравнительной этнографіи сдівлана была попытка отвергнуть самый фактъ существованія такой неупорядоченности въ удовлетворении полового инстинкта. Такъ Вестермаркъ, резюмируя въ заключительной главъ основныя положенія своей книги, говорить буквально следующее: многія утвержденія касательно безпорядочнаго сожитія тёхъ или другихъ народовъ оказались ошибочными; достовърность другихъ, подвергнута была сомнънію. Но, если бы нѣкоторыя изъ свидѣтельствъ и заслуживали довърія, все же не было бы основанія видъть въ этихъ исключительныхъ случаяхъ доказательство прохожденія всёмъ человічествомъ той стадіи развитія, при которой безпорядочность сожитія — общее правило. Во всякомъ случав нельзя утверждать, чтобы такая безпорядочность существовала у народовъ, стоящихъ особенно низко на ступеняхъ общественной лъстницы (Вестермаркъ "Исторія человъческаго брака", стр. 538 и 539).

Накопившійся за послёднее время этнографическій матеріаль не оправдываетъ такого утвержденія. Австралійцы относятся обыкновенно всѣми изслѣдователями, въ числѣ другихъ и Вестермаркомъ, къ народностямъ весьма отсталымъ и приближающимся къ первобытности; между тъмъ относительно ихъ не можеть быть никакого сомнънія въ крайней распущенности до момента спариванья. Новъйшія сочиненія Спенсера и Гиллена о племенахъ какъ центральной, такъ и сѣверной Австраліи, нисколько не позволяють измѣнить на нихъ ту точку зрѣнія, которую раньше пришлось составить на основаніи извъстнаго сочиненія Файзена и Гауита "о Камиларояхъ и Курнаяхъ", т.-е. о юговосточныхъ племенахъ Австраліи. Вотъ что пишутъ о нравахъ австралійскихъ туземцевъ г-да Спенсеръ и Гил-ленъ въ первомъ изъ названныхъ сочиненій: "У каждаго изъ изслѣдованныхъ нами племенъ мы нашли существование спариванья; но мы должны также засвидътельствовать, что въ тоть моменть, когда женщинъ предстоитъ поступить въ обладание опредъленнаго мужчины, извъстные индивиды, принадлежаще къ такимъ группамъ, съ которыми женщина не должна сожительствовать, допускаются

къ временному союзу съ ней. У большинства племенъ къ числу такихъ лицъ принадлежатъ и тъ, кто считается родными братьями данной женщины (что, однако, не значить, чтобы они были детьми одной съ нею матери). Лица, признаваемыя такими братьями, не одни и тъ же у разныхъ племенъ; но у всъхъ надо признать существование такого частичнаго промискунтета. Мы не хотимъ сказать этимъ, чтобы супружескія права признавались за любымъ индивидомъ, а только то, что такими правами пользуются лица, для которыхъ въ обыкновенныхъ условіяхъ женщина является запретной " (стр. 96). Говоря это, Спенсеръ и Гилленъ, въ сущности, повторяють то же, что о племенахъ Австраліи изв'ястно было изъ сочиненій нікоторыхь боліве раннихь этнографовь. Такъ, о племени Діери еще Газонъ сообщиль въ особомъ мемуаръ, отпечатанномъ въ работахъ антропологическаго института въ Лондонъ, что внъбрачное сожитіе, разъ оно происходить между лицами, не подлежащими брачнымъ запретамъ, — явленіе очень распространенное и вызывающее, самое большее, простую драку. Но, если вступившіе въ сожитіе принадлежать къ группамъ, для которыхъ бракъ не дозволенъ, послъдствіемъ можетъ быть казнь виновнаго (Мемуары лондонскаго антропологическаго института, т. XVIII). Число свидътельствъ о нъкоторой безпорядочности отношеній между полами, до момента заключенія брака, такъ велико, что имвется только трудность ихъ выбора. Еще въ 1845 г. Эдвардъ Джонъ Эйръ считалъ нужнымъ обратиться къ латинскому языку для передачи истиннаго характера. отношеній между полами у австралійцевъ, настолько оскорбительными казались самыя упоминанія о нихъ для европейскаго уха 1).

Новъйшія наблюденія надъ бытомъ австралійцевъ, не отрицая распущенности, только вводять ее въ извъстныя рамки, показывая, что и для внъбрачныхъ связей обязательны правила, исключающія возможность сожитія съ родственниками по матери и членами одной и той же группы. Рядомъ съ такой свободой отношеній между полами до момента заключенія брачныхъ узъ, мы встръчаемъ у австралійцевъ, опять-таки по свидътельству Спенсера и Гиллена, подобіе "свальнаго гръха" на извъстныхъ, періодически возобновляемыхъ годовыхъ праздникахъ. Въ восточныхъ и съверо-восточныхъ частяхъ территоріи, занятой Арунтами, —пишутъ названные этнографы, —а

<sup>1)</sup> Edward John Eyre. Journals of expeditions of discovery into Central Australia and overland, from Adelaide to King Georg's Sound (in the years 1840—1), т. II, стр. 319 прим.

также у нѣкоторыхъ другихъ племенъ, какъ, напримѣръ, Варамунга, значительная свобода отношеній между полами допустима въ извѣстныхъ случаяхъ, а именно тогда, когда большое число мужчинъ и женщинъ соберется для извѣстныхъ годовыхъ празднествъ. Такія собранія продолжаются отъ 10 до 14 дней. Замѣчательно также, что однимъ изъ средствъ избѣжать мести для одной группы отъ другой является уступка группою обидчиковъ группѣ обиженныхъ своихъ женщинъ въ временное пользованіе (стр. 96 и 98). Эти факты, очевидно, не указываютъ на то, чтобы въ средѣ австралійцевъ половая нравственность стояла очень высоко; но всѣ эти данныя не устраняютъ, однако, возможности существованія у нихъ союзовъ полигамическихъ и моногамическихъ, прочность которыхъ зависитъ, впрочемъ, отъ произвола, если не обоихъ супруговъ, то сильнѣй-шаго изъ нихъ, — мужчины.

Только что описанные порядки пріобрътають значеніе не племенной особенности, а черты характерной для народностей, стоящихъ вообще на низкой ступени общественной лѣстницы. Приходится говорить объ однообразномъ повторении ихъ въ бытъ племенъ, отдъленныхъ громадными разстояніями отъ австралійскаго континента и острововъ Океаніи, племенъ, историческія судьбы которыхъ не имѣли ничего общаго съ судьбою Негритосовъ. Это можно сказать, напримъръ, о краснокожихъ Америки, въ частности о тъхъ, которые живутъ въ Калифорніи. Вотъ какія данныя сообщаетъ намъ на этотъ счетъ Поуэрсъ: "До брака, — пишетъ онъ объ одномъ изъ населяющихъ Калифорнію племенъ, о Карокахъ, — половая воздержанность совершенно не существуеть; большинство молодыхъ женщинъ можетъ считаться состоящими въ общемъ обладаніи; послъ брака наступаетъ относительная воздержанность". О языкъ Кароковъ говорятъ, что въ немъ не существуетъ термина для выраженія понятій дівственности или женской добродітели. На ихъ періодически повторяющихся празднествахъ господствуеть такой же разгулъ, какъ и у австралійцевъ. Послѣ исполненія собравшимися религіозной пляски, —пишеть Поуэрсь, —всякая воздержанность исчезаеть. Съ дикими криками толпа открываетъ веселыя пляски, въ которыхъ принимаютъ участіе оба пола; вечеръ заканчивается грубымъ распутствомъ <sup>1</sup>). И не у однихъ Кароковъ мы встръчаемъ подобную разнузданность; Поуэрсъ повторяетъ то же о племени Вайотъ, у которыхъ осенніе праздники, сопровождаемые

¹) Tribes of California, стр. 23 и 31.

пляскою, оканчиваются ночными собраніями, на которыхъ, — говорить американскій этнографъ, — нарушаются всякія правила нравственности <sup>1</sup>). О другомъ калифорнійскомъ племени, Кабинапеть, тотъ же изслѣдователь говоритъ, какъ о собирающихся на весеннія празднества и предающихся здѣсь "свальному грѣху" (ibid.,

стр. 206).

Если въ настоящее время отъ Австраліи и Америки мы перенесемся мыслью на старый материкъ, то найдемъ у Вотяковъ, въ описаніи ихъ быта Максомъ Бухомъ, черты весьма низкой половой нравственности. Дъвушки и юноши, — пишетъ Бухъ, живуть въ тъсномъ общении; такъ называемая стыдливость не ставить любовнымъ отношеніямъ никакихъ преградъ. Для дъвушки считается даже позоромъ не имъть многихъ любовниковъ. Характерна въ этомъ отношени слъдующая поговорка: "не любитъ мужикъ дъвки, не любитъ ее и Богъ". Все, что было сказано болъе ранними писателями по вопросу о легкости нравовъ у Вотяковъ, по словамъ Буха, отнюдь не можетъ считаться преувеличеннымъ. Мит не разъ, — пишетъ онъ, — приходилось слышать то же и отъ русскихъ крестьянъ, постившихъ вотякскія селенія, и отъ самихъ Вотяковъ. Островскій разсказываетъ что у нихъ имъются игры, пародирующія свадьбу; во время этихъ игръ, присутствующие спариваются и уходять на сторону; игра принимаеть въ этотъ моментъ, — пишетъ нашъ этнографъ, — весьма реалистиче-скій характеръ. Если вотякскія дівушки цінятся по числу ихъ любовниковъ, то естественнымъ послъдствіемъ является высокая квалификація той, которая прижила дітей до брака; такую дівушку охотно беруть въ жены и отець получаеть за нее высшую плату. Такія воззрѣнія отнюдь не могутъ считаться, —прибавляетъ Бухъ, последствіями новейшей деморализаціи. Для насъ важно то, что такая значительная распущенность уживается съ строгимъ сохраненіемъ супружеской върности въ бракъ. Но эта супружеская върность въ свою очередь не препятствуеть тому, что вотякъ уступаетъ свою жену на ночь особенно почетному гостю, какъ объ этомъ свидътельствуетъ Бехтеревъ. Тотъ же обычай гостепріимнаго гетеризма, о которомъ мы еще будемъ имъть случай говорить впо-слъдствіи, распространенъ быль у Чукчей и Коряковъ, по словамъ Георга, и досель встръчается у нъкоторыхъ сибирскихъ племенъ, по свидътельству Мидендорфа. У Чукчей и Коряковъ считалось

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 105.

оскорбленіемъ отказаться отъ предлагаемой хозяиномъ для временнаго сожитія дочери или жены 1). Половая распущенность Эскимосовъ слищкомъ хорошо извъстна, чтобы намъ необходимо было настаивать на ней; для насъ важно то, что она уживается рядомъ съ существованіемъ индивидуальнаго брака, а послёдній — съ весьма распространенной практикой ссуды жень (см. Эли Реклю "Les primitifs", стр. 37 и 39) 2). Вестермаркъ не отрицаетъ этого послъдняго факта (см. стр. 74 и 75), но не считаетъ возможнымъ связать такой гостепріимный гетеризмъ съ слабымъ развитіемъ половой нравственности. Вотъ почему онъ ни словомъ не упоминаетъ о существовании у Эскимосовъ, рядомъ съ обычаемъ ссужать женъ, и значительной свободы сношеній между полами до брака. Вообще его понытка отрицать существование разнузданности нимало не отвъчаетъ тому впечатлънію, какое этнографы выносять изъ непосредственнаго знакомства съ бытомъ дикарей. Вотъ что говоритъ, напримъръ, Сузерландъ въ сочиненіи, отпечатанномъ имъ четыре года спустя послъ выхода въ свъть книги Вестермарка и не разъ заключающемъ въ себъ критику высказанныхъ послъднимъ взглядовъ. У низшихъ по уровню развитія дикарей мы не находимъ ни малъйшаго слъда того уваженія, какимъ дъвственность окружена у болъе цивилизованныхъ народовъ. Удовлетворение инстинкту кажется дёломъ совершенно естественнымъ и не заключающимъ въ себъ ничего ни хорошаго, ни дурного; молодые люди по достижения ими половой зрѣлости удовлетворяють своимъ страстямъ по мѣрѣ возможности и этому не представляется другихъ препятствій, кромъ тъхъ, какія ставятъ имъ болье сильные и старые мужчины, обыкновенно присваивающие себъ дъвушекъ (т. I, стр. 174 и 175). Этимъ обстоятельствомъ, очевидно, приходится объяснить причину, по которой у Эскимосовъ, напримъръ, старики имъютъ при себъ молодыхъ женщинъ, а юноши живутъ со старухами. На этотъ фактъ указывають въ одно слово все те, кому приходилось знакомиться съ бытомъ Эскимосовъ, и на него ссылается, между прочимъ, и Вестермаркъ. Сузерландъ приводитъ рядъ примъровъ, доказывающихъ, что разнузданность до брака не препятствуетъ прочности союзовъ; такъ, у Андамандцевъ, у которыхъ, по словамъ Муата и Оуэна, господствуетъ почти неограниченное распутство до брака, жены, по

Росса и Брундемана.

<sup>1)</sup> Die Wotjaken, eine ethnologische Studie. Stutgart, 1882, стр. 45, 47 и 48.
2) Эли Реклю пользуется при этомъ этнографическими наблюденіями

свидътельству тъхъ же писателей, отличаются значительной върностью своимъ мужьямъ 1). Манъ въ мемуаръ, отпечатанномъ въ журнал'в антропологического института въ Лондон'в, т. XII, даетъ следующую характеристику половыхъ отношеній Андаманцевъ: коммунальнаго брака у нихъ не существуетъ, но отсутствие воздержанности между холостыми мужчинами и женщинами—явление всеобщее. Даже ближайшіе родственники не дълають никакихь замізчаній лицамъ, вступающимъ въ внъбрачные союзы. Хотя, такимъ образомъ, полная свобода господствуетъ въ отношеніяхъ половъ до брака, тъмъ не менъе и при простомъ сожитіи соблюдаются тъ же запреты, что и при супружествъ, - запретъ полового общенія между родственниками. Когда девушка забеременеть, устраивается бракъ между нею и названнымъ ею любовникомъ, который редко обнаруживаетъ противодъйствие такому супружеству 2). Племена Бразилии Гвіаны, по свидътельству Бэтея и Дальтона, не придають никакой цъны дъвственности и тъмъ не менъе большинство, вслъдъ за періодомъ временнаго распутства, переходить къ брачной жизни и устраиваетъ всего чаще моногамическіе, ръдко когда полигамическіе союзы, въ которыхъ жены отличаются своей относительной верностью. И о жителяхъ Огненной Земли, и объ Айнахъ Японіи, и о Тасманійцахъ можно повторить приблизительно то же. Фицрои, говоря о жителяхъ Огненной Земли (т. 11, стр. 182), упоминаетъ о существовани у нихъ бокъ-о-бокъ и очень свободныхъ отношеній между полами до брака и моногамическихъ союзовъ. О Тасманійцахъ Бонвикъ говорить, какъ о допускающихъ свободное сожитіе девушекъ до брака. Ему же принадлежить замъчание о прочности брачныхъ у нихъ узъ. Бонвикъ указываетъ при этомъ, что старики, пользуясь большимъ достаткомъ, обыкновенно присваиваютъ себъ за вознагражденіе наиболье молодыхъ и красивыхъ дъвушекъ. Тасманійцы рыдко, однако, держать болье одной жены. Бонвикъ упоминаеть о върности тасманійскихъ жень и въ то же время о легкости, съ какой мужъ расторгаеть свой бракъ простымъ отпущениемъ взятой имъ въ супружество дъвушки 3). Такъ же легко мужья соглашаются продать женъ на сторону, согласно свидътельству Кольдера, автора подробнаго описанія жизни туземныхъ племенъ Тасманіи. Айны, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сузерландъ, т. I, стр. 177.

<sup>2)</sup> Man. On the aboriginal inhabitans of the Andaman Islands—журналь антроиологического института, т. XII, стр. 135 и 136.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) The Daily life of the Tasmanians by James Bonwick, London, 1870, crp. 38, 62, 65, 70 u 72.

рыхъ считаютъ первоначальными насельниками японскаго архипелага, по словамъ Саведжа Лэндора, также не отличаются половой воздержанностью. Но это не мѣшаетъ образованію между ними парныхъ союзовъ. Послѣдніе, по словамъ Бэчелора, часто возникаютъ безъ согласія родителей дѣвушки. Женихъ и невѣста становятся въ этомъ случаѣ супругами, безъ совершенія какого бы то ни было предварительнаго обряда; въ томъ случаѣ, однако, когда родители невѣсты выскажутся въ пользу союза, женихъ селится въ особой хатѣ, близко къ хатѣ невѣсты; наоборотъ, если иниціатива брака исходила отъ родителей жениха, невѣста устраивается въ жилищѣ послѣдняго (Бэчелоръ, стр. 140 и Саведжъ Лэндоръ, стр. 330).

Мы не исчерпали, разумъется, всего матеріала, накопленнаго этнографами объ отношеніяхъ половъ у наиболье отсталыхъ народностей міра. Мы только старались отм'втить ту характерную особенность, при которой ихъ моногамические и полигамические союзы страннымъ образомъ уживаются и съ половою свободою до брака, и съ періодическими проявленіями животной разнузданности на годовыхъ торжествахъ, совпадающихъ, обыкновенно, съ обиліемъ дичи, весною или осенью <sup>1</sup>). Раскрывающаяся такимъ образомъ картина брачныхъ отношеній, очевидно, мало отвъчаетъ представленію, какое связывается нынъ съ прочностью узъ, порождаемыхъ моногаміей; если единобрачіе, какъ утверждаеть большинство этнографовъ, и береть у дикарей фактическій перевъсъ надъ многоженствомъ, то источникъ этого, очевидно, лежитъ не въ высотъ ихъ нравственныхъ представленій, а въ скудости средствъ къ жизни, не допускающей роскоши обладанія двумя или нъсколькими женами. Не мудрено поэтому, если болъе старые по возрасту и болъе сильные обыкновенно присваивають себъ, и помимо брака, молодыхъ дъвушекъ; при наличности средствъ моногамія замъняется полигаміей; при крайней же скудости ихъ супругъ обращается къ ссудъ жены во временнное пользование. Въ общемъ первобытные брачные порядки едва ли многимъ отличались отъ тъхъ, какіе описывають нъкоторые этнографы, знакомые съ бытомъ туземцевъ Гвинеи, Борнео, Малайскаго архипелага или Филиппинскихъ острововъ. По словамъ Мура, напримъръ, въ съверной части Борнео можно встрътить людей, живущихъ, какъ онъ выражается, въ совершенно естественномъ состояніи. Мужчины и женщины сходятся въ поросшихъ лъсомъ и тростникомъ мъстностяхъ и здъсь неръдко происходитъ насильствен-

<sup>1)</sup> На это обстоятельство прямо указываеть Powers.

ный уводъ невъсты. Когда дъти, происшедшія отъ такихъ союзовъ, достаточно подрастутъ, супруги расходятся и исчезаетъ у нихъ всякая забота другъ о другъ. Даяки, представляющіе собой главное населеніе острова, обыкновенно относятся къ только-что указаннымъ дикимъ, какъ къ звърямъ. Они устраиваютъ на нихъ охотничьи набъги, партіями въ 25—30 человъкъ; неръдко Даяки направляютъ свое оружіе и противъ дътей, которыхъ родители укрываютъ, прикръпивъ ихъ къ вътвямъ деревьевъ 1).

## § 3.

Очевидно, что первобытному человъчеству, близко стоящему къ только-что описаннымъ порядкамъ, было чуждо представление о томъ, что браку должно предшествовать символическое действіе, называемое свадьбой, какъ оно чуждо и по настоящій день многимъ дикимъ племенамъ стараго и новаго континента. Вотъ, напримъръ, что сообщаеть намъ о филиппинцахъ Малатъ: когда последоваль уговоръ между родителями, девушке до восхода солнца приказываютъ уйти въ лъсъ. Здъсь она скрывается болъе или менъе продолжительное время отъ своего жениха, сообразно большему или меньшему расположению къ нему. Часъ спустя послъ ухода дъвушки женихъ идетъ разыснивать ее въ лъсъ. Если до заката ему удастся открыть ее, онъ спъщить съ нею къ ея роднъ и приступаетъ къ немедленной реализаціи правъ супруга. Отнынъ она считается его женой. Въ противномъ же случав ему приходится оставить всякую мысль о бракъ съ нею 2). У туземцевъ Малайскаго полуострова, по словамъ Брадлей, также не существуетъ ничего подобнаго свадьбъ. По его свидътельству, они лишены всякаго понятія о благопристойности и стоять въ этомъ отношеніи ниже зв'врей <sup>3</sup>). У Айновъ Японіи свадьба ограничивается пиршествомъ, заканчивающимся вакхическими пъснями и пляской 4). Въ южной Австраліи на языкъ туземцевъ имъется особый терминъ для передачи понятія брака, заключаемаго насиліемь — milla manejkondi. Свадьба сводится къ кражѣ невѣсты, сопровождающейся немедленной реализаціей супру-

<sup>3</sup>) A Narrative of Travel and Sport in Burmah, Siam and Malay Peninsula, by John Bradlay, 1876 r., crp. 308.

i) Cm. Native races of the Indian Archipelago, crp. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рѣчь идеть о Негритосахъ Филиппинскихъ острововъ. См. Malat. Philippinnes, t. II, стр. 133.

<sup>4)</sup> Cm. John Batchelor. The Ainu of Japan, crp. 141.

жескихъ правъ, неръдко не однимъ только женихомъ, но и тъми, кто помогаль ему овладёть женщиной <sup>1</sup>). Иногда отецъ нев'єсты принимаетъ ближайшее участіе въ отводъ ся къ жениху. Онъ хватаетъ ее за волосы, наноситъ ей удары и волочитъ ее въ хижину (miam) будущаго супруга (см. The aborigins of Victoria, т. I, стр. 76 и 78). У жителей Андаманскихъ острововъ бракъ также лишенъ всякаго религіознаго характера. Манъ сообщаеть слъдующія подробности о порядкъ его заключенія: вечеромъ родственники и друзья невъсты собираются въ домъ, отведенномъ для незамужнихъ женщинъ, или въ домъ мъстнаго старъйшины. Невъста сидить отдёльно отъ другихъ, въ ближайшемъ общении съ двумя или тремя замужними женщинами. Женихъ же остается въ толпъ молодыхъ холостяковъ, пока къ нему не подойдеть старшій или мъстный начальникъ и не предложить ему пойти за нимъ. Женихъ въ эту минуту принимаетъ видъ, что это предложение не отвъчаетъ его желанію, но послѣ нѣкотораго времени онъ позволяеть увести себя силою къ невъстъ, которая при его приближении симулируетъ слезы и прикрываеть лицо рукой. Женщины, состоящія при ней, тутъ же принуждаютъ ее принять супруга на свои колъна; при этомъ зажигаются свътильники (по всей въроятности для удаленія злыхъ духовъ). Послѣ этого старъйшина объявляетъ жениха и невъсту вступившими въ брачный союзъ 2). Очевидно, эти выписки можно было бы продолжить; но это нисколько не изменило бы того общаго заключенія, что бракь на первыхъ порахъ является не болье, какъ простымъ сожитіемъ 3).

<sup>1)</sup> Объ этомъ говорять почти всё писатели, повъствующіе о быть австралійскихъ племенъ. Самый терминъ приведенъ Бонвикомъ въ его описаніи домашняго быта Тасманійцевъ. 1870, стр. 66.

<sup>2)</sup> Man. On the Aboriginal inhabitants of the Andaman Islands. Журналь антропологического института, т. XII, стр. 137.

выписываю тёмъ не менёе полъ-страницы изъ извёстнаго сочиненія Вестермарка. Въ ней болёе или менёе перечислены тё племена, у которыхъ нельзя найти подобія свадьбы. Между первобытными людьми, пишетъ гельсингфорскій профессоръ, бракъ заключался помимо всякаго обряда и это донынё еще встрёчается между народами необразованными. У Эскимосовъ, по описанію капитана Холя, не имъется совсёмъ брачныхъ церемоній—ни празднествь, ни увеселеній. Брачущіеся сходятся между собою и вступаютъ въ супружескія отношенія. Банаки Калифорніи, согласно Джонстону, не имъють никакихъ брачныхъ обрядовъ. Молодой человёкъ дёлаетъ предложеніе родителямъ невёсты или ей самой. Если пара проживеть согласно нёкоторое время, ее начинаютъ считать мужемъ и женой. У Команчей, сѣверо-американскаго племени краснокожихъ, не существуеть никакого сваверо-американскаго племени краснокожихъ, не существуеть никакого сва-

Примъры народовъ, не знающихъ никакого свадебнаго ритуала, взяты изъ всъхъ расъ; такъ что есть основание предполагать, что мы имъемъ дъло не съ этнографической особенностью, а съ переживаниемъ общихъ порядковъ.

Очевидно, что о бракѣ покупкою не могло идти рѣчи у народовъ, еще не знавшихъ частной собственности; поэтому всѣ тѣ порядки, которые связаны для невѣсты съ фактомъ уподобленія ея собственности, пріобрѣтеніе которой требовало извѣстныхъ затратъ, почему она и поступаетъ въ полное распоряженіе пріобрѣтателя, необходимо оставались и остаются чуждыми народамъ, близкимъ къ первобытности.

Очень любопытны въ этомъ отношении показанія тъхъ путешественниковъ, которые застаютъ тъ или другія народности въ періодъ ихъ перехода отъ брака отработкомъ невъсты къ браку, заключаемому путемъ купли послъдней. Они, точно сговорившись, указывають на то, что положение супруги, еще живущей въ домъ родителя, или едва покинувшей последній, несравненно лучше того, въ какомъ оказываются купленныя жены. Подчиненное положение купленной жены наглядно выступаеть и въ свадебномъ ритуалъ, какого придерживаются некоторыя народности, практикующія такую куплю. Такъ, у "Тодовъ", живущихъ въ горныхъ долинахъ Нейльгири, въ Индіи, какъ и у ихъ сосъдей Бадаговъ, невъста, за которую предварительно было уплочено ея отцу, бросается на колъни передъ мужемъ, по приходъ въ его домъ, а онъ кладетъ свою ногу на ея голову и говоритъ: "живи, живи, пойди и принеси воды". Этотъ приказъ молодая жена должна исполнить немедленно. Послъ этого, бракъ считается состоявшимся 1).

У южно-американскихъ племенъ, у которыхъ бракъ заключается покупкой, мужъ, при явномъ нерасположении къ себъ жены, неръдко

дебнаго ритуала и то же извъстно о многихъ туземныхъ племенахъ Америки и Новой Гвинеи, о жителяхъ Соломоновыхъ острововъ и Тасманійцахъ. Въ Австраліи большинство племенъ не знаютъ формальнаго заключенія брака и зародыши брачной церемоніи встръчаются только у немногихъ. У горцевъ съвернаго Аракана въ Индіи бракъ—простой договоръ, не сопровождаемый никакими церемоніями. То же можно сказать о нъкоторыхъ племенахъ Бенгала, о которыхъ пишетъ Дальтонъ, какъ-то о Казіяхъ, наконецъ объ Айнахъ, предполагаемыхъ первыхъ насельникахъ Японіи, о Неграхъ Бондо и т. д., стр. 417 и 418.

<sup>1)</sup> The tribes inhabiting the Neilgherry Hills by P. Metż a german missionery. Mangalore, 1860 г., стр. 25, 86 и 87.

продаетъ ее самъ тому, на кого палъ ея выборъ 1). Такіе акты продажи и перепродажи невъсты, очевидно, не мыслимы въ обществахъ, въ которыхъ жены пріобрътаются отработкомъ ихъ у родителей. Пока женихъ остается въ домъ послъднихъ, старшій братъ невъсты, или другой ея близкій родственникъ не допустятъ грубаго обращенія съ нею или отчужденія ея на сторону супругомъ. У Айновъ, у которыхъ браки не сопровождаются покупкой, весьма часто мужъ живетъ поблизости къ женъ. Жена, по словамъ Бэчелора, никогда не принимаетъ послъ брака имени супруга, но сохраняетъ свое собственное имя; при жизни мужа она слыветъ подъ названіемъ "жены такого-то", а послъ его смерти продолжаетъ именоваться такъ же, какъ и до супружества (стр. 140 и 141).

У индъйцевъ Гвіаны, у которыхъ женихъ пріобрѣтаеть невъсту отработкомъ у ея родителей, супружеская власть, очевидно, отступаетъ назадъ передъ властью старшаго родственника невъсты.

Брэтъ упоминаетъ о случаяхъ, въ которыхъ, при убійствъ жены мужемъ, мстителями ея выступаетъ родня жены, а убійца долженъ искупить смертью содъянное имъ преступление 2). Наоборотъ, у тъх племенъ Гвіаны, у которыхъ родители требуютъ платы за невъсту, мужъ считаетъ себя въ правъ получать денежное вознагражденіе отъ любовника, уведшаго у него жену, при чемъ, по словамъ Брэта, ему идетъ отдъльная плата и за дътей, прижитыхъ его женою отъ любовника. Послъ смерти мужа жена поступаетъ, какъ собственность, къ его старшему брату, который въ правъ продать ее на сторону. Брэтъ утверждаеть, что у этихъ племенъ женщина вѣчно является рабою, то отца и брата, то мужа, то его наслѣдника,—старшаго брата <sup>3</sup>). Послѣ сказаннаго объ относительной свободъ женщинъ отъ супружескаго авторитета всюду, гдъ не установился еще обычай продажи невъсть, намъ не покажутся преувеличенными разсказы путешественниковъ о томъ, что у нівкоторых в племенъ женщины пользуются если не властью, то авторитетомъ. Д'Албертисъ, говоря о Новой Гвинев, утверждаетъ, что ему не пришлось быть еще въ странъ, въ которой женщины

<sup>1)</sup> Объ этомъ повъствуетъ Фицрои, въ упомянутомъ уже ранъе сочинени, говоря о Патагонцахъ. При этомъ онъ ссылается на отчетъ Фолькнера въ 1750 г. и на дневникъ путешествія, составленный испанцемъ Антоніа Девіедма, отъ 1783 г. См. стр. 129 и 116.

<sup>2)</sup> The Indian tribes of Guiana, crp. 101 H 104.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. II, стр. 353 и 354.

имъли бы больше вліянія (т. І, стр. 274). И у Патагонцевъ, по словамъ Фицрои, положеніе женщины далеко не безправное. Мёстерсъ утверждаеть, что браки у нихъ всегда заключаются по привязанности, а не въ силу принужденія <sup>1</sup>).

Я не думаю поэтому, чтобы приниженное положение женщины было чертою, свойственной первобытному человъчеству. Несомнънно, что въ это время физическая сила должна была пользоваться еще большимъ признаніемъ, чемъ теперь. То обстоятельство, что первобытному охотнику и рыболову нередко приходилось оставлять попечение объ очагъ матери своихъ дътей, или жить въ домъ ся ролителей, лостаточно объясняеть причину, по которой тв права жизни и смерти, изгнанія и продажи, какія принадлежали мужу по отношенію къ женъ въ эпоху совершеннаго упроченія патріархальной семьи, были неизвъстны первобытнымъ звъроловамъ и рыболовамъ. Поэтому, я не могу согласиться съ мивніемъ Гроссе, что женщина у нихъ не болъе, какъ домашнее животное (Гроссе, стр. 47). Вотъ, напримъръ, нъкоторыя данныя, которыя идуть ръшительно въ разръзъ съ такимъ утвержденіемъ. У большинства калифорнійскихъ племень жены пріобрътаются покупкой. Это обстоятельство вызываеть свои обычныя последствія воззреніе на женщину, какъ на имушество, требование вознаграждения отъ родителей въ случав ея отпущенія, перепродажу женъ мужьями и т. п. Но въ племени Винтунъ браки совершаются помимо всякой платы за невъсту. Это обстоятельство, пишеть Поуэрсъ, причина того, что супружеская связь крайне слаба и легко можеть быть расторгнута. Ближайшая подробность заслуживаеть быть отмиченной. Если супругь вздумаетъ поселить въ своемъ жилищъ другую подругу, помимо жены, то между объими женщинами возникають неръдко столкновенія. Происходять драки, въ которыхъ объ соперницы нападають другъ на друга съ заостренными камнями, каждая въ сопровождени своихъ приверженцевъ. Драка оканчивается только тогда, когда одна изъ женъ покинетъ вигванъ, т.-е. жилище. Мужъ во все время, пока длится драка, довольствуется ролью зрителя; онъ продолжаеть жить съ женщиной, на сторонъ которой осталась побъда (Powers стр. 238). У нъкоторыхъ изъ племенъ Калифорніи, какъ, напримъръ, у Нишинамъ, доселъ держится обычай поселенія зятя въ домъ невъсты; это обстоятельство оказываеть, разумъется, свое вліяніе и на положение жены, ослабляя ея зависимость отъ мужа 2).

<sup>2</sup>) Ibid, стр. 221 и 317.

<sup>1)</sup> At home with the Patagonians by G. Ch. Musters, 1873 r., crp. 186.

У Омага, у которыхъ также не встрвчается продажи невъсты ея родителями 1) и браки заключаются или въ силу увода невъсты, или послв предварительнаго сожитія съ нею, обращаемаго въ супружество согласіемъ ея отца, женщина несравненно менве беззащитна, чвмъ у племенъ, практикующихъ обычай покупки невъстъ. Мужъ можетъ заключить вторичный бракъ только съ совъта и согласія первой жены. "Я желаю, — говоритъ онъ ей, — облегчить твой трудъ и думаю поэтому взять въ жены твою сестру, тетку или племянницу, дочь твоего брата". Въ случав отказа жены, мужъ не можетъ завести себъ другой супруги. Неръдко предложеніе второго брака исходитъ отъ самой жены. "Я желаю, — говоритъ она, — чтобы ты взяль въ жены дочь моего брата, такъ какъ объ мы— одной породы". Первая жена, — продолжаютъ изслъдователи быта Омага, — никогда не можетъ быть отпущена; она всегда занимаетъ мъсто главной хозяйки. Изъ того же источника мы узнаемъ, что положеніе женщинъ у Омага ничьмъ не уступаетъ тому, какое занимаютъ мужчины.

Любонытно еще то, что у одного изъ племенъ краснокожихъ, у Санти-Дакотовъ, мать невъсты въ правъ отобрать ее у мужа и передать другому мужчинъ. Жена, въ случав нанесенія ей мужемъ побоевъ, можеть вернуться въ домъ отца, или своего старшаго брата, очевидно, съ ихъ согласія. Въ случав прелюбодъянія съ ея стороны, мужъ въ правъ убить любовника, но не жену, которая терпить отъ него только побои 3). Даже у тъхъ народностей, у которыхъ плата за невъсту вошла въ обыкновеніе, но которыя удержали еще слъды материнства, напримъръ, въ томъ смыслъ, что дъти, прижитые въ бракъ, считаются принадлежащими къ роду матери, положеніе супруги менъе безправно, чъмъ въ обществахъ, гдъ вполнъ установился патріархатъ.

У Фанти на западномъ берегу Африки, у которыхъ сохранились многочисленные слъды материнства и сынъ сестры наслъдуетъ имущество покойнаго, а не его собственный сынъ, несмотря на обычай покупать невъсту, женщина, въ случаъ явнаго нерасположенія къ мужу, можетъ покинуть его жилище и уйти къ любовнику, не вызывая тъмъ другого послъдствія, кромъ возвращенія ея родителями полученной за нее платы. Мужъ, въ свою очередь, можетъ

<sup>1)</sup> См. Omaha Sociology, т. III изданіе бюро этнографіи въ Вашингтонѣ, при Смисонієвскомъ институтѣ, стр. 259.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid, стр. 260, 261, 263 п 264.

удалить жену, но въ этомъ случав лишается права требовать обратно уплаченную за нее сумму <sup>1</sup>).

Весьма любопытны также отношенія половъ у тёхъ племенъ, у которыхъ въ наше время совершается переходъ отъ материнства къ отчеству. Въ этихъ, именно, условіяхъ находятся туземцы Torres Straits, описанные Haddon'омъ 2). Эти племена сохранили еще многіе слѣды материнства, несмотря на то, что родственныя отношенія опредѣляются у нихъ уже связью по отцу. Предложеніе вступить въ супружество исходитъ не отъ жениха, а отъ невѣсты; мужъ проводить большую часть своей жизни съ родственниками послѣдней.

Бракъ заключается нередко у этихъ островитянъ следующимъ образомъ. Когда девушка влюбится въ юношу, она передаетъ сестръ, дядъ, или другу любимаго ею человъка, повязку для ношенія на рукъ; если чувства дъвушки раздъляются юношей, онъ носитъ эту повязку и шлеть невъсть въ обмънь продукты своей охоты. Подарки пищей не разъ повторяются съ объихъ сторонъ; въ нихъ принимаютъ участіе и родственники. Послъ этого бракъ считается заключеннымъ. У нъкоторыхъ островитянъ постоянному браку предшествуетъ "пробный". Если молодой человъкъ сдастся на предложенія дъвушки, онъ идетъ къ ней на свиданье въ рощу и тутъ же вступаетъ во всв права супруга. Съ этого времени онъ каждую ночь посвщаеть ее на дому, покидая ее ранве восхода солнца. Ктонибудь береть на себя увъдомить отца о сожитіи его дочери. Побесвдовавъ съ последней, отецъ при ея посредстве передаетъ любовнику приглашеніе придти къ нему. "Ты любишь мою дочь, а она — тебя, -- говорить при свиданьи родитель, -- возьми ее въ жены". Тутъ же опредъяется плата за невъсту, вносимая женихомъ по частямъ. Но это бываеть только въ томъ случать, если не представляется возможности заплатить за нее уступкой ея роду собственной сестры жениха 3).

Такой же обмънъ сестеръ встръчается и въ Новой Гвинеъ, у племени Моватъ. Такъ какъ мужъ обыкновенно живетъ у родственниковъ невъсты, то, очевидно, произволъ мужа въ отношени къ женъ сдерживается контролемъ ея родни. У африканскихъ племенъ, живущихъ къ востоку отъ озера Ніаса и у которыхъ, по

<sup>1)</sup> Мемуары антропологического института въ Лондонъ, т. XXVI, стр. 144, 145 и 146. Social life in Fanti-land by R. M. Counoly.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мемуары антропологическаго института, т. XIX, стр. 355 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid, crp 394, 396, 357, 355, 428.

словамъ Джемса Макъ-Дональда, не имъется даже представленія о женской стыдливости и особенно ценятся те девушки, которыя доказали свою производительность рожденіемъ многихъ дітей. Связь между супругами весьма легко можеть быть расторгнута. Поводомъ служить неръдко произнесение неуважительных словь о родственникахъ жениныхъ мужемъ, и мужниныхъ — женою; смерти дътей также достаточно, для того, чтобы мужъ оставилъ жену; но и жена, въ свою очередь, можетъ покинуть мужа, если онъ перестанетъ шить и платать ея одежду. При простомъ несходствъ характеровъ можетъ также воспослъдовать разрывъ супружескихъ узъ. Но, несмотря на такую свободу въ расторжении брака, мужъ въ правъ у тъхъ же племенъ изрубить жену на части, если застанеть ее съ любовникомъ. Мужъ, впрочемъ, можетъ и простить жену; но дальнъйшее сожитие съ ней считается обычаемъ недозволеннымъ. Этотъ запреть не существуеть посл'я того, какъ нев'врная супруга пройдеть черезъ новый бракъ 1). У туземцевъ полуострова Малакка, быть которыхъ нашель въ 1896 году обстоятельное описание со стороны Стевенса <sup>2</sup>), при господствъ материнства и принадлежности дътей къ роду жены мы встръчаемъ уже обычай покупать невъсту, т.-е. вознаграждать ея родъ за потерю рабочей силы; неудивительно поэтому, если у тъхъ же племенъ мы не находимъ гуманнаго отношенія къ супругѣ 3). У одного изъ этихъ племенъ—Оранглаутъ, при господствъ моногаміи, жена, какъ купленная при смерти мужа, переходить къ его брату и занимаеть у него мъсто второй супруги. При этомъ дътямъ остается выборъ-послъдовать за матерью или остаться у ея родни. По свидътельству Стевенса, страхъ потерять дътей-причина ръдкости разводовъ; но, въ случат убъга жены и мъсячнаго ея отсутствія, бракъ считается расторгнутымъ, а дъти остаются за отцомъ. Въ случат прелюбодъянія жена подвергается казни вмъстъ съ ея любовникомъ, при чемъ средствомъ къ ея изведенію является пом'вщеніе ея въ своего рода муравейникъ 4).

Не продолжая далѣе нашихъ выписокъ, мы думаемъ, что приведенные факты способны поколебать представленіе о семьѣ дикарейохотниковъ, какъ о построенной на принципѣ единоженства, рѣдко нарушаемаго полигаміей и связаннаго съ совершеннымъ безправіемъ

<sup>1)</sup> James Macdonald. East Central african tribes (in the region of lake Nyass), стр. 109 и 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Cm. Zeitschrift für Ethnologie.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 175.

<sup>4)</sup> Ibid., crp. 177.

супруги по отношенію къ мужу. Единоженство, какъ мы видъли, если и преобладаетъ, то по причинамъ однохарактернымъ съ тъми, благодаря которымъ и въ обществахъ магометанскихъ, какъ, напримъръ, въ Марокко, оно встръчается только въ средъ наиболъе зажиточныхъ классовъ. Всюду, гдъ браки не заключаются покупкою невъсты, — а такіе порядки, очевидно, ближе отвъчають представленію о первобытности, которой собственность не могла быть изв'єстна, существуеть изкоторое равенство между полами и расторжение брака происходить по воль обоихъ супруговъ. Самая продолжительность союзовъ объясняется частью возможностью ввести въ семью дополнительныхъ женъ, частью должна быть подвергнута сомнѣнію. Мы встрвчаемъ двиствительно племена, у которыхъ мужъ съ въдома и согласія жены, какъ мы видели, вводить въ семью на правахъ второй супруги ея сестру или материнскую тетку. Но мы можемъ также указать на примъры народностей, у которыхъ продолжительность брака болье чьмъ сомнительна.

Спрашивается, въ какой мѣрѣ историческія свидѣтельства, памятники древней письменности и права, позволяютъ намъ говорить о томъ, что вышеуказанныя черты семейнаго быта дикарей были присущи и предкамъ историческихъ народовъ въ болѣе или менѣе отдаленные періоды ихъ жизни? Этому вопросу посвящены были мною въ разное время и цѣлыя монографіи, и лекціи, читанный въ Стокгольмскомъ университетѣ. Вкратцѣ я могу резюмировать добытые выводы слѣдующимъ образомъ.

"Ликійцы, — говоритъ Геродотъ, — называютъ себя по матери, а не по отцу. Если кто спроситъ сосъда о его происхожденіи, тотъ сообщаетъ ему свою родословную съ материнской стороны, перечисляетъ матерей своей матери; если женщина-гражданка сочетается бракомъ съ рабомъ, то дѣти ихъ признаются благородно-рожденными, но если мужчина-гражданинъ, хотя бы самый знатный, возьметъ въ жены чужеземку или наложницу, то дѣти ихъ не имѣютъ правъ гражданства". Приведши этотъ текстъ, Бахофенъ подтверждаетъ его содержаніе чрезвычайно важнымъ сообщеніемъ: ликійскія надписи упоминаютъ имена однѣхъ только матерей. Такіе же обычаи существовали, если върить Полибію, въ Локрахъ, гдѣ родство признавалось исключительно по женской линіи. Эсіопы чтили выше всего своихъ сестеръ. Ихъ вожди завѣщали свою властъ племянникамъ по сестрѣ, а не собственнымъ дѣтямъ. Финикіяне, по сообщенію Санхоніаеона, величали другъ друга не по отцу, а по матери. Что касается до Египтянъ, то дошедшія свидѣтельства очень

противоръчивы. Совокупность всъхъ имъющихся у насъ данныхъ позволяеть, однако, предполагать, что и въ долинъ Нила было распространено материнское родство. Оффиціальные акты, относящіеся къ эпохъ до царя Филометора, часто отмъчають одну только мать; гіероглифическія надписи, указывая имя матери, иногда не упоминають объ отцъ. Констатированы факты и иного порядка. Такъ, напримъръ, изъ родословной великихъ жрецовъ, о которой говоритъ Геродотъ, извъстно, что всъ они произошли другъ отъ друга. Отсюда можно заключить, что система родственныхъ отношеній по мужской линіи прежде всего установилась въ жреческой кастъ.

Какъ бы то ни было, многочисленныя свидътельства, на которыя мы только-что указали, не позволяють сомнъваться, что признаніе родства исключительно чрезъ посредство матерей встръчается еще въ глубокой древности и составляеть одну изъ наиболъе ха-

рактерныхъ чертъ первобытной семьи.

Исконное существованіе матріархата, уже доказанное всёми этими данными, станеть еще болёе очевиднымъ, если мы найдемъ его слёды у современныхъ народовъ, древнее происхожденіе которыхъ не подвержено сомнёнію. Таковы, кажется, нёкоторыя кавказскія племена: Пшавы, извёстные древнимъ грузинскимъ и классическимъ писателямъ подъ именемъ "пховели", Сванеты или Соаны Страбона, Осетины или Яссы нашихъ лётописей. Будучи оттёснены въ горы, они въ теченіе цёлыхъ вёковъ не подвергались никакимъ чужеземнымъ вліяніямъ и, благодаря этому, сохранили въ своемъ быту множество пережитковъ древнёйшаго порядка.

Это обстоятельство и побудило меня подробно изучить эти еще мало изслѣдованныя народности. Три поѣздки по южнымъ и восточнымъ склонамъ кавказскаго хребта и жительство въ теченіе многихъ мѣсяцевъ среди горцевъ верхнихъ долинъ дали мнѣ возможность собрать богатый матеріалъ для сочиненій о "Первобытномъ правѣ" и "Современномъ обычаѣ и древнемъ законъ".

Какіе сл'яды остались у кавказских в горцевъ отъ той особенности первобытной семьи, которая состоитъ въ признаніи родства исключительно по матери?

Пережиткомъ этого рода можно считать слѣдующее любопытное явленіе. У черноморскихъ черкесовъ сынъ не имѣетъ права публично признать того или другого человѣка своимъ отцомъ. Большою грубостью считается спрашивать отца, какъ поживаетъ его сынъ, или справляться у сына объ отцѣ.

Въ матріархальной семьъ дядя играеть по отношенію къ дъ-

тямъ своей сестры ту самую роль, какая принадлежить отцу въ нашихъ современныхъ обществахъ. Важно поэтому знать, что среди горцевъ Грузіи, въ частности, у Пшавовъ, братъ матери заступаетъ мъсто отца во всъхъ тъхъ случаяхъ, когда дъло идетъ о кровной мести и, въ особенности, тогда, когда жертвой преступленія является его племянникъ. Въ случат примиренія съ родомъ убійцы онъ въ правт разсчитывать на полученіе большей части платы за кровь.

У Ингушей, другого очень древняго племени, происхождение котораго до сихъ поръ еще не выяснено, сохранился одинъ обычай отъ того времени, когда племянникъ наслъдовалъ брату своей матери. Съ достижениемъ совершеннолътія, т.-е. 16—17 лътъ, всякій Ингушъ пріобрътаетъ право требовать отъ своего дяди по матери подарка, извъстнаго подъ названіемъ "бариъ" и состоящаго обыкновенно въ лошади. Никто не можетъ освободить себя отъ этой обязанности. Если дядя медлитъ съ ея исполнениемъ, то выведенный изъ терпънія племянникъ прибъгаетъ къ насилію, чтобы добыть себъ "бариъ".

Слѣды материнства уцѣлѣли и у Хевсуръ. Эту народность грузинскаго происхожденія по нѣкоторымъ особенностямъ въ одеждѣ еще недавно принимали за потомство крестоносцевъ, которые во время перехода черезъ Грузію были яко бы окружены горцами и загнацы въ самый центръ верхнихъ долинъ. Какъ я уже доказывалъ въ одномъ англійскомъ журналѣ, эти мнимые крестоносцы до нашихъ дней сохранили слѣды цивилизаціи, несравненно болѣе древней, чѣмъ крестовые походы, и притомъ находящейся въ связи съ иранской Авестой.

У Хевсуръ послѣ смерти отца опекуномъ дѣтей всегда назначается не кто другой, какъ ихъ дядя по матери. Еще недавно онъ въ правѣ былъ разрушить домъ, принадлежащей убійцѣ его племянника. Въ случаѣ примиренія, родъ убійцы уплачивалъ дядѣ такой же выкупъ, какъ и всѣмъ родственникамъ убитаго по отцу, вмѣстѣ взятымъ. Отъ дяди зависѣло пойти на мировую съ тѣмъ, кто подвергъ опасности или отнялъ жизнь у сына его сестры.

Что касается до семитическихъ народовъ, то объ Арабахъ надо сказать, что у нихъ слово "batn", обозначающее и семью и родъ, значитъ, собственно, лоно, утроба женщины. Говоря о родственникахъ, ихъ называютъ "sabawahferut", т.-е. единоутробными. Членовъ одной и той же семьи зовутъ "senatotoan", т.-е. людьми, сосавшими одно молоко, одно "toto". Не менъе любопытно также и то обстоятельство, что много арабскихъ племенъ, на которыя ука-

зываетъ Абульфеда, носитъ женскія прозвища. Говорять, напримъръ, "Вапи-Chindif", т.-е. потомство женщины "Chindif", но никто не упомянетъ при этомъ имени ея мужа "Прав". Подобно многимъ другимъ народамъ, Арабы ставятъ характеръ человъка въ зависимость отъ его наслъдственности. Большинство народовъ признаетъ одно сходство между родственниками по мужской линіи; арабы же полагаютъ, что характеръ дяди передается племяннику, сыну сестры.

Что касается до права арабовъ, то мы должны сказать, что у нихъ общественное положение ребенка опредъляется состояниемъ его матери, а не отца. Такъ, напримъръ, сынъ рабы и свободнаго принадлежитъ господину своей матери. Это доказываетъ, что власть отца не признавалась у нихъ съ самаго начала. Можно привести еще болъе поразительную подробность изъ обычнаго права арабовъ. Имъя крайнее предубъждение противъ браковъ между родственниками, отъ которыхъ можетъ, по ихъ мнънію, произойти только хилое и болъзненное потомство, арабы ничего не имъютъ противъ брака между женщиной и братомъ ея отца. Изъ этого можно заключить, что въ эпоху установленія обычаевъ этотъ послъдній не считался родственникомъ. А это въ свою очередь можно объяснить лишь господствомъ материнства. Таковы факты, свидътельствующіе о существованіи матріархата у арабовъ.

Аналогичныя явленія констатированы и въ древне-еврейскомъ обществѣ. Фентонъ, на основаніи многихъ мѣстъ Книги Бытія и другихъ книгъ Ветхаго Завѣта, доказываетъ, что общественное положеніе израильскихъ дѣтей зависѣло отъ положенія ихъ матери. Наслѣдство дѣлилось только между единоутробными братьями: сыновья жены Галаадовой не считаютъ своего брата Іефая наслѣдникомъ, потому что онъ былъ сыномъ другой женщины (Кн. Судей, XI, 2). Возставая противъ своихъ единокровныхъ братьевъ, сынъ служанки Авимелехъ счелъ нужнымъ сблизиться со своими родственниками по матери.

Въ Книгъ Судей (VIII, 19) мы находимъ такое поучительное мъсто: "это были *братъя мои*, *сыны матери моей*. Живъ Господь! если бы вы оставили ихъ въ живыхъ, я не убилъ бы васъ".

Отмътивъ слъды матріархата у семитовъ, перейдемъ къ разсмотрънію аналогичныхъ явленій въ древне-арійскихъ обществахъ. Начнемъ съ Кельтовъ Ирландіи и Уэльса, въ памятникахъ которыхъ удержалось больше всего пережитковъ древнъйшаго быта Родственная связь ребенка съ матерью признавалась въ Ирландіи гораздо ранъе установленія отчества. Для занесенія ребенка въ родъ отца было необходимо, чтобы отецъ публично призналь его своимъ. Въ противномъ случав новорожденный попадаль въ родъ матери. Вскоръ послъ рожденія ребенка, читаемъ мы въ древнемъ ирландскомъ сводъ, "Книго Айсилъ" (Aicill), мужъ обращался къ женъ съ вопросомъ: "чей это ребенокъ?"—и въ томъ только случав, если она отвъчала: "твой", а имъ былъ уже внесенъ за нее выкупъ ея родственникамъ, онъ пріобръталь право считать ребенка своимъ. Если же мать и признавала его отцомъ, но онъ еще не выплатилъ полностью всего, что требовалось обычаемъ, то ребенокъ до тъхъ поръ оставался въ родъ своей матери, пока отецъ не выкупаль его.

Древнему праву Уэльса извъстно нъсколько категорій дѣтей, относимыхъ къ роду ихъ матери и раздѣляющихъ ея общественное положеніе. Таковы всѣ тѣ, отъ которыхъ отреклись ихъ отцы, всѣ родившіяся отъ внѣбрачаго сожительства, всѣ, матери которыхъ принадлежатъ къ болѣе высокому классу, чѣмъ отцы. Такъ, напримѣръ, сынъ несвободнаго и свободной считался свободнымъ и входилъ въ составъ рода своей матери. Существованіе тѣсной и исключительной связи между ребенкомъ и матерью доказывается также участіемъ родственниковъ по матери въ преслѣдованіи убійцъ и платежѣ головничествъ 1), правомъ кредитора обезпечить уплату долга захватомъ имущества родственниковъ должника не только по отцу, но и по матери, и, наконецъ, обязанностью утробныхъ родственниковъ являться въ судъ, чтобы принести очистительную присягу въ пользу обвиняемаго.

Общественная жизнь древнихъ Германцевъ представляетъ много общаго съ бытомъ Кельтовъ. Отецъ пріобрѣталъ власть надъ своимъ ребенкомъ въ томъ только случав, если имъ было уже внесено ввно за жену. Въ противномъ случав дѣти его должны были принадлежать къ роду ихъ матери. Исландское право съ такой послѣдовательностью проводило это начало, что достаточно было отцу не доплатить самой незначительной части вѣна, чтобы прижитыя имъ дѣти были навсегда лишены права наслѣдованія въ его имуществѣ. Какъ и у Кельтовъ, дѣти отъ неравныхъ браковъ слѣдуютъ у Германцевъ положенію ихъ матери, а не отца. Этого прямо требуютъ законы Франковъ Салическихъ, Аллемановъ, Лонгобарловъ и Фризовъ.

<sup>1)</sup> Головничествомъ называется платежъ, которымъ семья убійцы вознаграждаетъ семью убитаго.

Тацить утверждаеть, что Германцы съ такимъ же почтеніемъ относились къ братьямъ своихъ матерей, какъ и къ своимъ отцамъ, и считали свои отношенія съ первыми не менѣе священными, чѣмъ со вторыми. Это свидѣтельство тѣмъ болѣе заслуживаетъ вниманія, что оно вполнѣ согласуется съ выводами изслѣдователей народнаго эпоса. Исландскія саги и пѣснь о Нибелунгахъ не знаютъ болѣе тяжкаго преступленія, чѣмъ убійство брата или дяди по матери. Въ этихъ произведеніяхъ народнаго творчества жены и дѣти сплошь и рядомъ соглашаются мстить своему мужу и отцу за убійство ихъ брата или дяди. Величайшимъ позоромъ для женщины считается вступить въ бракъ съ убійцей своего брата. Въ Эддѣ мы читаемъ: "Молчи, Идунъ! Изъ всѣхъ женщинъ я считаю тебя наиболѣе развратной, потому что ты обняла своими руками убійцу твоего брата".

Если судить по меровингскимъ хроникамъ, то за убійство брата матери мстили съ несравненно большей жестокостью, чѣмъ за убійство отца. Мы встрѣчаемъ въ нихъ, слѣдовательно, новое подтвержденіе извѣстія Тацита. Дядя по матери очень часто является у древнихъ Германцевъ въ роли опекуна или регента. Онъ выдаетъ замужъ своихъ племянницъ и воспитываетъ своихъ племянниковъ. Послѣдніе въ большинствѣ случаевъ получаютъ при крещеніи его имя и послѣ его смерти занимаютъ его должность.

Материнская родня играетъ у Германцевъ настолько важную роль въ сферѣ семейныхъ отношеній, что древнѣйшіе списки Салической Правды признаютъ ближайшими наслѣдницами лица, умершаго бездѣтнымъ, его мать и ея сестру и вовсе не упоминаютъ въ числѣ наслѣдниковъ ни отца, ни его брата, т.-е. дядю. По статъѣ же "Reipus" той же Правды вѣно вдовы, снова выходящей замужъ, должно достаться старшему сыну сестры умершаго мужа, а за его отсутствіемъ, сыну его племянницы по сестрѣ или одному изъ другихъ родственниковъ по женской линіи.

Вира за убійство замужней женщины опредѣляется у Германцевъ по состоянію ея брата, а не мужа. Родственники по матери участвують, какъ это видно изъ Салической Правды, въ платежѣ виры или, точнѣе, головничества. Они являются также на судъ въ качествѣ соприсяжниковъ, т.-е. лицъ, которыя должны были высказываться относительно характера подсудимаго и достоинства его показаній. Все это, вмѣстѣ взятое, не позволяетъ намъ сомнѣваться въ томъ, что материнство лежало въ основѣ древнѣйшаго устройства Германцевъ и что именно изъ него вытекали ихъ первоначальныя родственныя отношенія.

Какъ въ памятникахъ письменности, такъ и въ юридическихъ источникахъ славянъ, сохранилось сравнительно мало указаній на ихъ первобытные порядки. Эти указанія, однако, имъются. Изъ лътописей Нестора и Козьмы Пражскаго мы узнаемъ, что у многихъ славянскихъ племенъ, напримъръ, у Древлянъ и Чеховъ, браковъ не существовало и связь между мужчиной и женщиной не вела къ постоянному сожительству. Почти неизбъжная при такихъ обстоятельствахъ неизвъстность отца, какъ нельзя лучше согласуется съ господствующею ролью дяди по матери у древнихъ Славянъ и чрезвычайной близостью отношеній между братомъ и сестрой у современныхъ Сербовъ.

Первая статья древнъйшихъ списковъ Русской Правды въ числъ другихъ мстителей упоминаетъ и о "сестринъ сынъ". Достойно вниманія также и то обстоятельство, что въ позднъйшихъ спискахъ той же Правды слова— "сестрину сынови" замънены словами— "братню сынови".

Отношенія между братьями и сестрами считаются у южныхъ славянь болье священными, чъмъ всъ остальныя. Если върить древнесербскимъ народнымъ пъснямъ, то въ судахъ постоянно клялись именемъ сестры. Человъкъ, не имъвшій сестры, принужденъ былъ клясться своимъ оружіемъ, при чемъ обыкновенно онъ горько укорялъ свою мать за то, что она не дала ему "дорогой сестры".

Переходя къ древнимъ народамъ, замътимъ прежде всего, что Греки въ своихъ поэмахъ, трагедіяхъ и лѣтописяхъ, сохранили множество следовъ доисторическаго порядка вещей, стоящаго въ прямомъ противоръчіи съ основами патріархальнаго строя, но вполнъ совм'встиных всъ существованиемъ матріархата. По Варрону запрещеніе давать новорожденнымъ имя ихъ матери должно быть отнесено ко временамъ царя Кекропса. Страбонъ говоритъ о такомъ же обычать у Беотійцевъ. По словамъ Плутарха и Павзанія, Критяне и Мессинцы, желая обозначить свою родину, не называли ее отечествомъ, т.-е. землей отца, но говорили "земля моей матери". Въ поэмахъ Гомера родству по матери придается несравненно большее значеніе, чімъ родству по отцу. Такъ, наприміръ, Ликаонъ проситъ пощады у Ахиллеса, истящаго за смерть Патрокла, на томъ основаніи, что онъ-не единоутробный брать Гектора. Елена объясняеть себъ отсутствие Кастора и Поллукса въ станъ Атридовъ тыть, что они-ея братья по матери. Величайшей утратой Гомеръ считаетъ гибель единоутробнаго брата. Смерть сына, по его мнънію, не такъ сильно поражаетъ человъка. Въ легендъ о Мелеагръ мать призываеть смерть на голову своего сына, убившаго ея единоутробнаго брата. Въ "Орестъ" Эсхила Эринніи отстаивають "старинныя воззрънія", говоря, что связь матери и ребенка болъе священна, чъмъ отношенія отца и сына; Апполлонъ же становится на сторону Ореста, убившаго свою мать, и выставляеть новую теорію, признающую одного только отца дъйствительнымъ виновникомъ рожденія.

Въ дополнение ко всёмъ этимъ фактамъ укажемъ на одну особенность афинскаго законадательства. Бракъ между братомъ и его единокровной сестрой считался дозволеннымъ, тогда какъ между единоутробными онъ былъ запрещенъ. Нужно ли послѣ этого приводить новыя деказательства въ пользу того, что родство по матери было извѣстно Грекамъ гораздо раньше, чѣмъ родство по отцу?

Изъ всёхъ древнихъ народовъ одни лишь Римляне и Индусы оставили намъ очень мало данныхъ относительно существованія матріархата. Тёмъ не менёе, и у нихъ мы находимъ нёкоторыя указанія на сравнительно позднее возникновеніе патріархальной семьи. Такъ, наприм'єръ, юристъ Папиніанъ приписываетъ царямъ честь установленія отцовской власти.

Не менъе авторитетный писатель Діонисій говорить, что въ Римъ издревле было двъ группы людей: одни могли указать своего отца и потому именовались патриціями, другіе не могли этого сдълать и назывались плебеями. Нельзя оспаривать, что это преданіе говорить въ пользу защищаемаго нами положенія. Съ другой стороны мы находимъ не одно свидътельство о первенствующей роли брата матери въ царскій періодъ римской исторіи. Противники нашего взгляда едва ли могутъ удовлетворительно объяснить, почему Тарквиній Гордый, боясь лишиться престола, считаеть нужнымъ преслъдовать сыновей своей сестры, а за позоръ Лукреціи мститъ, при жизни мужа, ея родственникъ по матери—Брутъ. Если мы не можемъ привести въ подтвержденіе нашихъ взглядовъ юридическихъ документовъ, то это происходитъ лишь потому, что наши свъдънія о римскомъ правъ древнъйшаго періода почти ограничиваются немногими уцътвшими отрывками XII таблиць.

Индусы обладаютъ, напротивъ того, такими народными эпопеями, какъ Рамаяна и Магабарата, и многочисленными сводами. Перечисляя сохранившіеся въ нихъ пережитки материнства, мы воспользуемся трудомъ профессора берлинскаго университета Колера.

Браминские своды Вишну и Нарада признаютъ права опекуна за материнскимъ дъдомъ и дядей. Бракъ между родственниками по матери запрещается. Возбраняется также усыновлять сына сестры, тогда какъ это допускается по отношенію къ сыну брата. Ключъ къ объясненію такого страннаго на первый взглядъ обычая даетъ теорія, признающая матріархатъ исходнымъ моментомъ въ развитіи человѣчества. Такъ какъ на первыхъ порахъ усыновлялъ цѣлый родъ, а не отдѣльныя личности, то усыновленіе могло касаться лишь чужеродцевъ, въ томъ числѣ, конечно, и родственниковъ по мужской линіи, но отнюдь не родственниковъ по матери, которые и безъ того входили въ составъ рода по праву рожденія. Не менѣе важно и то обстоятельство, что Çulka, т.-е. подарокъ жениха невѣстѣ, доставался по наслѣдству, судя по одному изъ индусскихъ сводовъ, Митакшарѣ, ея единоутробнымъ братьямъ.

Изъ всего сказаннаго можно вывести слъдующее общее заключеніе. Семиты и арійцы слъдовали въ своемъ общественномъ развитіи по тому же пути, что и другія расы. Подобно Океанійцамъ и Краснокожимъ, они начали съ матріархата, слъды котораго сохранились въ ихъ древнъйшемъ правъ и народномъ эпосъ. По нашему мнънію, должно оставить всякую мысль о коренномъ различіи въ развитіи семьи у наиболье цивилизованныхъ представителей человъчества и у ликарей или варваровъ.

## ГЛАВА У.

## Происхождение рода.

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

Въроятно я удивлю многихъ изъ моихъ читателей слъдующимъ заявленіемъ: вопросъ о происхожденіи рода и его первоначальномъ характеръ принадлежить къ числу открытыхъ, т.-е. такихъ, которые еще ожидаютъ ръшенія.

Какъ! — скажутъ мнѣ — развѣ не установлено, что родъ — это аггломератъ лицъ, происходящихъ отъ одного родоначальника. Не имѣя возможности житъ вмѣстѣ, благодаря своей численности, эти лица разбились на очаги и индивидуальныя семейства. Да, таково именно ходячее понятіе. Его можно встрѣтить въ большинствѣ сочиненій по исторіи права. Оно, безъ дальнѣйшихъ комментаріевъ, попало въ тѣ толстыя, въ общемъ занутанныя руководства, въ которыхъ подъ именемъ энциклопедіи законовѣдѣнія резюмируется вся гипотетическая часть науки, трактующей о происхожденіи общества, морали и права, всѣ вопросы, принадлежащіе или къ метафизикѣ, или къ психологіи массъ, или наконець къ соціологіи.

Если заглянуть въ сочиненія Филлипса, Рогге и ихъ многочисленныхъ послѣдователей между славистами и кельтистами, легко вынести то впечатлѣніе, что для большинства историковъ права первой половины прошлаго вѣка родъ не что иное, какъ разросшаяся семья, этимъ самымъ доведенная до необходимости раздѣлиться. Генрихъ Мэнъ, оставшійся въ сущности вѣрнымъ этой теоріи, говоритъ въ своемъ замѣчательномъ сочиненіи о "Первобытныхъ учрежденіяхъ", что въ древней Ирландіи слово "fine" одинаково означало и семью, и родъ, являющійся ея естественнымъ развитіемъ. Если, однако, мы спросимъ себя о томъ, что лежитъ въ основъ этой родовой теоріи, принятой на въру такими глубокими знатоками права, какъ Робертъ фонъ-Моль (Encylopedie des Rechts) и такими изобрътательными умами, какъ Мэнъ или Фюстель де Куланжъ, то мы должны будемъ отвътить, что она не имъетъ другого фундамента, кромъ библейскаго повъствованія о двънадцати колънахъ израилевыхъ, происходящихъ яко бы въ прямой линіи отъ патріарха Авраама.

Въ исторіи римскаго права, какъ указано еще Нибуромъ, нельзя найти подтвержденія той гипотезы, что родъ—естественный продуктъ размноженія одной пары.

Цицеронъ, впервые познакомившій насъ съ характеромъ римскаго рода, ни слова не говорить о единствъ происхожденія его членовъ. У него ръчь идетъ лишь о единствъ имени и культа, равно какъ и о законномъ рожденіи отъ лицъ свободныхъ. Невозможно также привести ни одного факта изъ исторіи права кельтійскаго, славянскаго, греческаго или индусскаго, въ пользу той мысли, что родъ не болъе, какъ большая семья, распавшаяся на извъстное число отдѣльныхъ очаговъ. Наша древнѣйшая лѣтопись, приписываемая Нестору, въ первой своей части— "Повѣсти временныхъ лѣтъ" столько вызываетъ сомнѣній насчетъ своего происхожденія, что нѣкоторые русскіе историки, въ числ'є ихъ Ключевскій, не прочь приписать ей византійскій источникъ; хотя она ни слова не говоритъ намъ о характеръ рода, но многіе изъ обозначаемыхъ ею племенъ, именно Радимичи и Вятичи, носять патронимическія названія. То же самое было въ Абинахъ и въ Римъ. Нибуръ не придаетъ, однако, этому последнему факту никакого историческаго значенія и объясняеть его передачей всей групп'в имени одного изъ наибол'ве знаменитыхъ ея членовъ. Къ тому же, имена патронимическія далеко не являются общимъ правиломъ.

Славянскія племена въ номенклатурѣ, даваемой имъ лѣтописью Нестора, чаще всего названы сообразно физическому характеру страны, которую они населяютъ, — таковы, напримѣръ, Поляне, или обитатели полей, Древляне, или обитатели лѣсовъ, Сѣверяне— т.-е. жители Сѣвера и. т. д.

Въ другомъ сочиненіи, тоже совершенно неизвъстнаго происхожденія, хотя и позднъйшей эпохи—я разумью "Слово нъкоего Христолюбца"—мы не находимъ другого указанія на природу славянскаго рода, кромъ слъдующихъ словъ: "поклоняхуся роду и роженицамъ". Если это свидътельство имъетъ какое-нибудь значеніе, то,

конечно, не потому, что подтверждаеть происхождение рода отъ одной пары. Изъ него видно, что анимическій культъ, общій членамъ рода, не былъ культомъ восходящихъ родственниковъ по мужской линіи, какъ это было у Индусовъ, Грековъ, Римлянъ, но культомъ общихъ матерей, что вмѣстѣ съ нѣкоторыми другими фактами, о которыхъ мы скажемъ ниже, не позволяетъ намъ занести Славянъ въ списокъ народовъ, всегда считавнихъ родство по отцу.

Не лучше освъдомлены мы о происхождении рода и у Германцевъ. Правда, Цезарь говорить о существовани въ ихъ средъ "gentes et cognationes hominum qui una coierunt", но въ этомъ текстъ насъ поражаетъ только то, что римскій писатель не рышается употребить терминъ agnati, т.-е. родственники по отцу, когда говорить о лицахъ, живущихъ у одного очага, и предпочитаетъ ему терминъ cognati, т.-е. родственники со стороны матери. Не ви-дъть ли въ этомъ указанія на образъ жизни, аналогичный съ тъмъ, какой ведуть краснокожіе племена Съверной Америки, которые, какъ, напримъръ, Ирокезцы, осъвшись кланами, или родами, не знають въ то же время другой семьи, кромъ материнской; въ ней знають въ то же время другои семьи, кромъ материнскои; въ неи дядя, т.-е. братъ матери, иначе говоря старъйшій изъ когнатовъ, всегда разсматривается главою. То, что Тацитъ говоритъ намъ о древнихъ Германцахъ и въ частности о томъ значеніи, какое они придавали дядъ по матери, "пользовавшемуся у нихъ тъмъ же почетомъ, что и отецъ", вполнъ оправдываетъ подобную гипотезу. Въ самомъ дълъ, не объявляетъ ли латинскій анналистъ, что родство съ братомъ матери казалось Германцамъ болве святымъ и болье крыкимъ, чымъ то, которое существуеть между отцомъ и сыномъ? Въ то время, когда былъ редактированъ древныйшій тексть Салическаго Закона, у Германцевъ еще уцълъли нъкоторые слъды подобной материнской семьи, а именно въ порядкъ наслъдованія: мать, а не отецъ, имъла право на имущество сына, умершаго бездѣтнымъ; ея нисходящіе—братъ и сестра нокойнаго—занимали лишь второе мѣсто въ наслѣдованіи и только въ томъ случаѣ, когда

мать умирала вслёдь за сыномъ-наслёдникомъ.

Съ другой стороны тотъ, кто освобождаль себя отъ узъ родства съ помощью символическаго акта, извёстнаго подъ именемъ Хренекруда, признаваемъ былъ Салической Правдой передавшимъ свои права и обязанности, сначала матери, затёмъ брату, наконецъ сестрё матери, ея сыновьямъ и дальнъйшимъ потомкамъ, т.-е. всёмъ тёмъ, кто принадлежалъ къ линіи матери, въ числё трехъ покольній. Фраза, гласящая, что то же въ подобномъ случав должно

имъть мъсто и относительно родственниковъ по отцу, носитъ, какъ это справедливо замъчено Фикеромъ, харктеръ позднъйшей вставки. Въ болъе близкое къ намъ время еще можно было констатировать переживанія такого порядка наслъдованія въ преимуществахъ, признаваемыхъ за когнатами нъкоторыми кутюмами франкскаго происхожденія: такъ обычное право Hainaut, редактированное въ 1534 г., говоря о вознагражденіи за убійство, объявляетъ, что въ томъ случать, если убитый но оставилъ жены, половина платы идетъ къ ближайшему родственнику съ материнской стороны (аи ргоснаіп hoir du costé maternel").

Разъ намъ извъстно, что ни въ древне-славянскомъ, ни въ древнегерманскомъ правъ, счетъ родства не велся исключительно по отцовской линіи и что, съ другой стороны, материнское родство, какъ доказано работами Бахофена, Макъ Леннана, Жиро Телона и Даргуна, было одно извъстно на первыхъ порахъ у Грековъ, мы необходимо придемъ къ тому заключеню, что первобытный родъ не можетъ быть отождествляемъ съ совокупностью агнатовъ, или лицъ, родственныхъ между собою по отцу. А если такъ, то мы должны признать родомъ всякую совокупность семей, правильно или неправильно считающихъ себя связанными узами крови (все равно по отцу или по матери), культомъ общимъ родственникамъ, единствомъ имени, коллективною отвътственностью, какъ уголовною, такъ и гражданскою, иногда и общей собственностью или, точнъе, неразлъльнымъ пользованіемъ.

Ставъ на такую точку зрѣнія, мы не будемъ имѣть никакого основанія устанавливать различіе между тотемистическими группами краснокожихъ Америки, Негритосовъ Австраліи и нѣкоторыхъ туземцевъ Африки и Азіи, съ одной стороны, и кельтійскими кланами, славянскими родами, нѣмецкими Geschlecht'ами или еще арабскими hajj и тайпами Чеченцевъ. Всѣ подобныя группы родственниковъ, очень часто—фиктивныхъ, имѣютъ общимъ то, что ихъ члены какъ бы составляютъ часть одного цѣлаго во всемъ, что касается культа умершихъ и обожествленныхъ ими предковъ, а также и въ повседневномъ обиходѣ, протекающемъ въ непрерывныхъ войнахъ и кровомщеніяхъ, замѣняемыхъ подчасъ выкупами, производимыми и членами одной группы по отношенію къ членамъ другой. Приведемъ нѣсколько примѣровъ:

Согласно описанію, даваемому американскимъ этнографомъ Морганомъ Ирокезцамъ, которыхъ онъ такъ хорошо изучилъ въ качествъ одного изъ "усыновленныхъ" ихъ лиги, родъ у нихъ былъ

составленъ исключительно изъ лицъ родственныхъ другъ другу по матери, т.-е. считающихъ себя происходящими отъ одной и той же дъйствительной или предполагаемой родильницы, а именно: ея дъти, дъти ея дочерей и всъ тъ, кто происходили по материнской линіи отъ ея женскаго потомства. Сыновья ихъ сыновей, равно какъ и вев ихъ нисходящіе по мужской линіи, наобороть, принадлежали къ роду ихъ женъ. Члены материнской группы имъли то общее съ членами агнатическаго рода, положимъ у римлянъ, что носили одно и то же имя, придерживались одного и того же культа, озабочены были защитой другь друга и преследовали своею местью всёхъ членовъ обидъвшей ихъ и имъ аналогичной группы, вступая съ нею для этого въ войну или тяжбу. Кровопролитие производимо было однимъ тотемомъ по отношенію къ другому; члены тотема оказывали другь другу помощь, всякій разъ когда дёло шло, напримъръ, о томъ, чтобы быстро выстроить жилище для новобрачныхъ или погоръвшихъ. Арабскія "hajj" или роды эпохи, предшествующей Магомету, по словамъ Робертсона Смита и Вилькена, сохранили много чертъ своего первоначальнаго когнатическаго характера.

Итакъ, тѣ, кто составлялъ часть тотема, — имѣлъ общее съ другими членами имя, общій съ ними культъ предковъ и общую отвѣтственность въ случаѣ убійствъ и актовъ колдовства, совершенныхъ однимъ изъ членовъ тотема по отношенію къ лицамъ, входящимъ въ составъ другой однохарактерной группы. Г. Прокшъ, который изучилъ послѣ многихъ другихъ вопросъ о кровной мести у Арабовъ въ теченіе двухъ послѣднихъ столѣтій, предшествовавшихъ появленію магометанства, прекрасно освѣтилъ солидарность членовъ арабскаго рода въ кровомщеніи: они разсматриваютъ его, какъ священный долгъ, вытекающій изъ культа предковъ.

Аналогичная солидарность въ осуществленіи мести, на-ряду съ общимъ именемъ, одинаково встрѣчается въ "тохумахъ" Дагестана и "тайнахъ" Чечни, такъ же какъ и въ черкесскихъ "тлэхахъ", подобныхъ въ этомъ фратріямъ или союзамъ тотемовъ у краснокожихъ; это группы очень значительнаго объема, допускающія существованіе рядомъ съ ними болѣе мелкихъ второстепенныхъ группъ.

Родъ быль и остается еще "союзомъ, обнимающимъ собою всю жизнь", я скажу болье—союзомъ, который продолжается и за гробомъ, потому что предполагаеть въ каждомъ изъ своихъ членовъ ясное сознаніе долга по отношенію къ покойникамъ.

Подобно Салическому Франку, который, чтобъ освободиться отъ обязанностей родства, долженъ былъ прибъгать къ исполнению символическаго акта, извъстнаго, какт мы уже говорили, подъ именемъ Хренекруда, членъ дагестанскаго тохума избавляется отъ обязанностей мести и платы за преступленія, совершенныя его родственниками, лишь въ томъ случать, если, по личной иниціативть или уступая общему желанію всёхъ членовь рода, формально выйдетъ изъ последняго путемъ письменнаго заявленія, извёстнаго подъ именемъ "зорнонъ-кога", заявленія, вывѣшиваемаго въ мечети. Съ этого времени онъ не имъетъ права обращаться къ своимъ родственникамъ въ случав нужды; онъ больше не проситъ ихъ служить ему, если не свидътелями, то соприсяжниками, и клятвой въ присутствіи третейскаго судьи удостов'врять его доброе поведеніе. Равнымъ образомъ онъ не получаеть болѣе части въ платимой за кровь виры въ случав убійства и всякой другой матеріальной обиды, нанесенной кому бы то ни было изъ его рода. Но, съ другой стороны, его смерть останется впредь не отомщенной, "подобная въ этомъ отношении сухой грушъ, которая надаетъ съ дерева, не привлекая ничьего вниманія",—фигура, употребляемая сборникомъ дагестанскихъ судебныхъ ръшеній конца XVI в. или начала XVII-го единственнымъ сборникомъ, дошедшимъ до насъ и содержащимъ въ себъ приговоры, произнесенные нъкіимъ Рустемомъ — судьею-посредникомъ, или "уцміемъ" Кайтага.

Переходя въ родамъ семитическаго и арійскаго происхожденія, прежде всего опредѣлимъ ихъ роль въ преслѣдованіи матеріальнаго вреда, жертвой котораго сталь одинъ изъ ихъ членовъ, все равно идетъ ли дѣло объ убійствахъ, кражахъ или прелюбодѣйныхъ связяхъ. То, что дѣлало изъ каждой группы одно цѣлое, это, помимо солидарности ея членовъ, культъ общихъ предковъ. По крайней мѣрѣ такъ было у Римлянъ и Грековъ, и если этого не находятъ въ равной степени у другихъ народовъ арійскаго прочисхожденія или семитическаго, то лишь потому, что юдаизмъ, христіанство и магометанство, которые они исповѣдуютъ, совершенно не допускаютъ существованія мѣстныхъ и семейно-родовыхъ божествъ. На третьемъ мѣстѣ стоитъ въ семитическихъ и арійскихъ родахъ общее имя, внушающее ложное представленіе объ общемъ происхожденіи; оно служитъ связью для очаговъ, входящихъ въ составъ

Все то, что мы знаемъ относительно представленія въ Аоинахъ или въ Кортинъ на островъ Критъ новыхъ членовъ рода, идетъ ли

олного и того же рода.

дъло объ естественныхъ потомкахъ или объ усыновленныхъ чужеродцахъ, о представленіи ихъ "фраторамъ", — торжество, сопрово-ждаемое жертвоприношеніемъ, приносимымъ воспріемнымъ отцомъ и перерывъ котораго однимъ изъ присутствующихъ членовъ равносиленъ былъ бы отказу принять неофита, говоритъ въ нользу той мысли, что фратрія была своего рода церковью или собраніемъ лицъ, пріобщенныхъ къ одному и тому же культу культу предковъ Связанные тъсно узами религіознаго характера, члены греческаго рода были солидарны въ репрессіи матеріальныхъ убытковъ, независимо отъ того, было ли предумышленно или нѣтъ дъйствіе, направленное противъ нихъ. Отъ ихъ преслъдованія можно было избавиться только бъгствомъ, ставши въ подобномъ случав однимъ изъ твхъ людей безъ кола и двора, которые, по словамъ Гомера, не имъютъ никакой цвны, т.-е. убійство которыхъ не сепровождается никакой местью и никакимъ выкупомъ. У южныхъ Славянъ, у которыхъ месть уцълъла еще въ нравахъ, она примъняется, по словамъ Веснича, какъ къ виновнику злодъянія, такъ и къ любому члену его семьи и рода. Обратно обязанность мщенія падаеть на долю не только ближайшихъ ролственниковъ, но и цълыхъ деревень и мъстечекъ, занятыхъ членами одного и того же рода. И въ этомъ отношении южные Славяне только сохранили обычай, нъкогда общій другимъ представителямь той же расы, доказательство чему мы имъемъ въ законодательствъ Казиміра Великаго отъ 14 въка, которое объявляеть, что обольститель девственницы находится во власти жертвы и ея друзей, - подъ ними же трудно разуметь кого другого, кроме членовъ ея рола.

Въ кельтическомъ правѣ, насколько оно выступаетъ въ сборникѣ рѣшеній судей-посредниковъ Ирландіи — Брегоновъ, равно и въ одномъ литературномъ памятникѣ IX в., пытающемся передать на ирландскій языкъ смыслъ термина человѣкоубійца, употребляемаго Вульгатой, убійство того, кто лишилъ жизни одного изъ близкихъ родственниковъ, включая въ ихъ число и двоюроднаго брата, разсматривалось, какъ узаконенное обычаемъ.

По уэльскимъ законамъ Гоэля Добраго всв родные убійцы еще въ 14 въкъ подлежали уплатъ "цъны копья"; она являлась средствомъ откупиться отъ мести, обычной въ княжествъ въ эпоху, предшествовавшую христіанству.

Тотъ фактъ, что ютландскій законъ находить необходимымъ запретить роднымъ жертвы преслѣдованіе преступника въ другихъ случаяхъ, помимо убійства, доказываетъ, по мнѣнію Вильде, то, что нѣкогда право мести было въ силѣ между членами германскихъ родовъ, каковъ бы ни былъ характеръ обиды, на которую они жаловались.

Фрисландскій законъ въ свою очередь предписываеть не уклоняться отъ кровныхъ обязанностей и помогать роднымъ въ уплат'в выкуповъ взам'внъ мести. Интересно отм'втить, что одна треть суммы, сл'вдуемой за убійство, по шведскому Готалагу, была платима родными по матери, — фактъ, близкій по характеру къ тому, какой представляетъ плата также трети ц'вны крови т'вми же когнатами согласно древнему закону Салическихъ Франковъ. Не нужно ли вид'вть въ этихъ фактахъ пережитокъ материнской семьи, н'вкогда изв'встной и Германцамъ, и Кельтамъ?

Мнѣ невозможно въ этомъ бѣгломъ очеркѣ обозрѣть всѣ стороны жизни, въ которыхъ проявляется внутренняя солидарность членовъ рода. Быть можетъ, мнѣ будетъ позволено сказать, опираясь на одни лишь свидѣтельства Гомера и Тацита, что она выступала въ случаѣ войны въ томъ, что члены одного и того же рода сражались рядомъ. Такимъ образомъ армія Германцевъ была составляема "generatim", т.-е. корпусами, каждый изъ которыхъ включалъ членовъ одного и того же рода. Агамемнонъ получилъ отъ старца Нестора совѣтъ раздѣлить свои ополченія на племена и колѣна съ тою цѣлью, чтобы каждое племя и каждая вѣтвь его могли спѣшить на помощь родственникамъ 1).

Въ эпоху, гораздо болъе близкую къ нашей, солидарность членовъ одного и того же рода, т.-е. лицъ, имъющихъ одинаковое имя и считающихъ себя, правильно или неправильно, связанными узами крови, проявлялась въ участіи, которое они принимали въ судьбъ обвиненнаго. Въ качествъ его соприсяжниковъ, они свидътельствовали клятвой добрую славу послъдняго.

Какъ бы численны ни были факты, приведенные досель, съ цълью доказать существование внутренней солидарности среди членовъ одного и того же рода, они освътили пока только одну сторону вопроса—отношение рода къ другимъ однохарактернымъ группамъ. Но намъ необходимо узнать еще, въ чемъ проявлялась внутренняя связь его членовъ, связь, позволившая имъ считать себя частичками одного цълаго. Мы касаемся тъмъ самымъ одного изъ тем-

Воевъ Атрядъ раздѣли ты на ихъ племена и колѣна. Переводъ Гиъдина.

ныхъ и спорныхъ вопросовъ организаціи рода. Какъ я думаю, родъ былъ замиренной средой, внутри которой при обыкновенномъ теченіи жизни не могло возникнуть распри благодаря тому, что, сознательно или безсознательно, въ немъ устранены были всякіе поводы къ столкновеніямъ, а именно не имълось личной аппропріаціи стадъ, пастбищъ и годныхъ къ обработкъ земель, а также женщинъ, входившихъ въ его составъ.

Я придерживаюсь того мнвнія, что это последствіе было достигнуто благодари совокупности причинъ, начало которыхъ нужно искать въ условіяхъ существованія первобытныхъ народовъ, охотискать въ условихъ существования первооытныхъ народовъ, охот-ничьихъ и рыболовныхъ, слъдовательно, не имъющихъ повода къ индивидуальной аппропріаціи почвы и ея продуктовъ. Съ другой стороны, я думаю, что ежедневная борьба съ дикими звърями и враждебными племенами принуждала первыя человъческія сообщества направлять свои усилія къ одной цъли: не уменьшать, а, наобо-ротъ, сколько возможно увеличивать число собственныхъ членовъ. Это одно уже должно было мѣшать распространенію кровной мести на преступныя дѣйствія, совершенныя въ средѣ рода, и побуждать членовъ послѣдняго добывать себѣ женщинъ на сторонѣ.

новъ послѣдняго добывать сеоѣ женщинъ на сторонъ.

Эта практика должна была служить къ установленію обычая вступать въ супружество съ дѣвушками изъ селеній, расположенныхъ на далекомъ разстояніи отъ собственнаго, дабы тѣмъ самымъ избѣжать послѣдствій, какія влечетъ за собою фактъ ихъ похищенія, т.-е. мести родственниковъ. Въ этихъ причинахъ и нужно по-моему искать начало двухъ слѣдующихъ, очень распространенныхъ въ первобытномъ обществъ правилъ: 1) безнаказанности или по крайней мѣрѣ обитномъ обществъ правилъ: 1) оезнаказанности или по краинеи мъръ непреслѣдованія убійцы родственниками жертвы въ томъ случаѣ, когда убійца и жертва принадлежатъ къ одному и тому же роду; 2) запрещенія жениться на женщинахъ своего рода, иначе говоря—обязательности экзогаміи. Попытаемся обосновать нашу двойную гипотезу на рядѣ данныхъ, изъ которыхъ большая часть извѣстна, а нѣкоторыя сдѣ-

данныхъ, изъ которыхъ большая часть извъстна, а нъкоторыя сдълались доступными намъ только послъ изслъдованій, охватившихъ собою еще малоизученныя народности Кавказа и внутренней Индіи. Я далекъ отъ мысли искать среди современныхъ дикарей полной картины зарождающагося человъчества, —все равно, будутъ ли ими туземцы Огненной Земли или Ботокуды Бразиліи, Айны Сахалина и Японіи или Ведда внутренняго Цейлона.

Только благодаря широкому обращенію къ сравнительному методу мы въ состояніи воспроизвесть черты общества, которое еще игнорируетъ пользованіе огнемъ и металлами, также какъ и при-

рученіе животныхъ, и съ трудомъ поддерживаетъ борьбу съ дикими звърями, значительно болъе сильными и часто болъе ловкими, чъмъ человъкъ. Первою заботою такого общества будетъ, конечно, защитить себя отъ нихъ занятіемъ обширныхъ природныхъ пещеръ, позже отчасти замъненныхъ свайными постройками, настолько близкими другъ къ другу, что они скорфе вызывають въ умф представление о хуторахъ и селеніяхъ, чъмъ объ изолированныхъ очагахъ. За отсутствіемъ другого оружія, кром'в кремней, сперва не отполированныхъ, позднъе отполированныхъ, и другого средства защищать себя отъ холода, номимо кожъ косматыхъ животныхъ, первобытные люди должны были жить группами охотниковъ. — Единеніе уже въ то время было синонимомъ силы. Эти группы были составлены изъ индивидовъ обоего пола, въ числъ достаточномъ для того, чтобы имъть возможность успъщной охоты на дикихъ звърей и счастливаго улова рыбы, для чего современные эскимосы гораздо лучше снабжены снастями, чъмъ наши отдаленнъйшие предки. Но несмотря на это, эскимосы и понынъ соединяются для охоты и улова въ сообщества, включающія въ себъ по десятку и болье человъкъ. Та же гипотеза, т.-е. допущение начальнаго существования болже или менње численныхъ группъ, поддерживается свидътельствами, указывающими на общераспространенность въ отдаленныя времена подобій нашихъ городищъ. О нихъ говорятъ римскіе анналисты въ примъненіи къ Кельтамъ и употребляють при этомъ термины arx и castrum. Аналогичныя сооруженія, относящіяся къ глубокой древности, встръчались, по словамъ Момзена, во всъхъ городахъ Аркадіи. Авинскій Акрополь, также какъ и древнъйшее укръпленіе Палатинскаго холма, въ началъ были такого рода городищами, что не помъшало имъ внослъдстви стать зародышемъ городовъ и государствъ классической древности. До какой степени этотъ видъ сооруженій стариненъ, можно судить по тому, что уже въ Ведахъ, или священныхъ книгахъ Индіи, для нихъ имъется особое имя—pur. Эти памятники говорять о нихъ, какъ о постройкахъ, помъщенныхъ въ центръ территоріи, занятой родомъ или grama и следовательно могущей служить семьямъ, его составляющимъ, такъ же какъ и ихъ стадамъ, убъжищемъ на случай нападенія.

Чтобы резюмировать мою мысль, я скажу, что стада первобытныхъ людей (этотъ терминъ лучше всего приличествуетъ собранію самцовъ и самокъ, соединившихся вокругъ вождя) должны были, по крайней мъръ первое время, оставаться чуждыми всякой инди видуальной аппропріаціи почвы; но они принуждены были озаботиться огражденіемъ отъ другихъ своихъ охотничьихъ и рыболовныхъ угодій, достаточно обширныхъ, чтобы обезпечить пропитаніе болѣе или менѣе значительнаго числа лицъ. Даже въ позднѣйшую эпоху, когда умноженіе человѣческаго рода и относительный недостатокъ рыбы и дичи, — недостатокъ то временный, то постоянный, — принудили ихъ къ установленію обычаевъ, подобныхъ тѣмъ, которые въ наши дни предоставляютъ искусному охотнику и вождю племени нѣкоторыя лучшія части добычи, общность въ пользованіи продуктами охоты до нѣкоторой степени еще продолжала соблюдаться.

Отсутствіе индивидуальной аппропріаціи выступаетъ, между прочимь, въ томь, что краснокожіе истребляють, съ цілью псчтить умершаго, его оружіе и одежду; то и другое является единственными предметами индивидуальнаго обладанія. Что же касается до жилища, то у народовъ не вполнів осібдлыхь, а такими и были первобытные охотники и рыболовы, жилище далеко отътого, чтобы быть, какъ у насъ, недвижимой собственностью. Нівкоторые источники германскаго средневіжового права поэтому еще считають его въ числів движимой собственности. Разсказы путешественниковъ и лізтописцевъ о телізгахъ, служившихъ жилищемъ для номадовъ Кавказа еще въ XIII въкъ (Rubruquis), неспособны породить въ насъ представленіе о томъ, чтобы жилыя постройки принадлежали искони къ частной собственности.

При отсутствіи ея, что можеть порождать зависть и жажду пріобрѣтенія? Очевидно, только женщины. Общее пользованіе ими до брака и запрещеніе ихъ индивидуальнаго присвоенія въ супружество въ предѣлахъ одной и той же группы родственниковъ являлось поэтому условіемъ сохраненія внутренняго мира.

Запреть вовсе не исключаль изв'ястной легкости нравовъ вн'я брачнаго сожитія и до момента установленія постоянной связи.

Нужно ли доказывать, что между дикими и варварскими родами, населяющими еще землю, или которые ее населяли въ прошломъ, экзогамія, иначе говоря, запрещеніе заключать постоянные союзы внутри тотемистической группы, рода или клана, встрѣчается рядомъ съ значительной распущенностью дѣвушекъ, если не замужнихъ женщинъ? Этотъ фактъ кажется мнѣ достаточно установленнымъ, чтобы не требовать новыхъ подтвержденій. Но для дикаря женщина не только слуга, предметъ роскоши и удовольствія: она является также необходимымъ орудіемъ для произведенія потомства и, слѣдовательно, средствомъ для увеличенія силы нападенія и защиты первобытнаго человѣческаго стада. Вотъ почему не

легко похищать у банды дикарей взрослыхъ дѣвушекъ. Этотъ родъ обиды заключаетъ въ себѣ одновременно и нанесеніе матеріальнаго вреда; онъ поставленъ поэтому наравнѣ съ убійствомъ и подлежитъ такому же отмщенію. Вѣдь дѣвушка, ставшая матерью, не только обогащаетъ родъ потомствомъ, но и привлекаетъ къ нему супруга; послѣдній платитъ свой долгъ признательности роду жены тѣмъ, что селится въ его средѣ, работаетъ на его пользу и поддерживаетъ его своимъ оружіемъ. Примѣръ Іакова, поступившаго въ услуженіе къ Лавану, вслѣдствіе брака съ дочерьми послѣдняго, еще въ наши дни приводится въ доказательство сказаннаго въ числѣ другихъ очень многочисленныхъ фактовъ, раскрываемыхъ намъ

сравнительной этнографіей.

Дадимъ себъ отчетъ въ послъдствіяхъ, какія подобный обычай долженъ имъть для рода. Не имъя на что пріобрътать женщинъ (въдь частная собственность была неизвъстна и накопленіе богатствъ даже общихъ для всей группы слишкомъ незначительно), человъческое стадо, изъ котораго выходилъ мужъ, получало, взамънъ теряемаго имъ сочлена, другого самца, принадлежащаго къ группъ жены. Для этого следовало только предложить ему въ жены девушку изъ собственной среды, конечно, при условіи перемены имъ места жительства. Такимъ образомъ могъ установиться обычай обмъна женщинами между первобытными бандами или человъческими стадами. Нъкоторыя изъ нихъ, быть можетъ наименъе численныя и слъдовательно слабъйшія, рано должны были принять невыгодныя для себя условія; они склонили равнов'єсіе въ пользу бандъ бол'є сильныхъ и воинственныхъ. Еще въ наши дни существують у извъстныхъ племенъ, какъ у австралійцевъ, такъ и у краснокожихъ, такъ наконецъ и у дравидійскихъ народностей Индіи, обычаи, внушающіе мысль о подобныхъ соглашеніяхъ. Часто возвращеніе женившагося въ свой родъ допускаемо было послѣ рожденія перваго сына и при условіи, что послѣдній останется съ родомъ матери и будеть составлять часть его. Затѣмъ это условіе стало касаться только второго сына и т. д. Аналогичные порядки позволяють намъ объяснить причину, по которой извъстные тотемы или роды считають обязанностью брать своихъ женъ только изъ извъстныхъ тотемовъ и родовъ. На это было указано относительно тотемовъ Америки Морганомъ, относительно же тотемовъ Австраліи и Полинезіи мы имъемъ свидътельства Физона, Гоуита, Керра, равно какъ и ихъ мъстныхъ корреспондентовъ.

Не останавливаясь более на этомъ вопрост, отметимъ мимохо-

домъ, что поводомъ, по которому извъстные дравидійскіе роды Индіи совътуютъ искать какъ можно дальше дъвушку, которую беруть въ жены, является боязнь тъхъ возмездій, какія неизбъжно вызываетъ похищеніе и которыя могутъ перейти въ междуусобную войну. Той же боязнью привлечь на свой родъ отвътственность за похищеніе невъсты, объясняю я происхожденіе обычая, требующаго, чтобы супругъ увозилъ ее не къ своимъ родственникамъ, а къ кому-либо изъ постороннихъ друзей и чтобы свадьба совершалась въ отсутствіе его родни.

Противъ гинотезы объ отдаленномъ источникъ экзогаміи, мною выставляемой, можно было бы противупоставить страхъ, который должны испытывать первобытные народы, придерживающіеся культа предковъ, страхъ вводить въ свою среду чужеземца или чужеземку, а съ нею вмъстъ и его или ея родовыхъ божествъ. Но, отвътимъ мы, проистекающее отсюда зло могли отвращать магическіе акты, направленные къ тому, чтобы изгнать недоброжелательныхъ духовъ, пытающихся проникнуть въ новую для нихъ среду вслъдъ за брачущимся или за брачущейся. Достаточно сказать, что боязнь подобнаго рода не мъшаетъ родамъ усыновлять чужеземцевъ и даже допускать, какъ мы видимъ это на Кавказъ, родственника убійцы въ число собственныхъ сочленовъ на мъсто убитаго. Такимъ "усыновленіемъ" часто оканчиваются войны между родами, войны, вызванныя репрессаліями противъ убійцы и его даже отлаленныхъ родственниковъ

саліями противъ убійцы и его даже отдаленныхъ родственниковъ. Итакъ, я считаю возможнымъ утверждать, что экзогамія, начало которой погружено еще во мракъ, не была вызвана къ жизни ни убійствомъ новорожденныхъ, принадлежащихъ къ слабому полу, какъ думалъ Макъ Леннанъ, ни заботой упрочить союзы съ сосъдними кланами, какъ это предполагалъ, по - моему неосновательно, Эдуардъ Тэйлоръ, такъ какъ трудно предположить политическія соображенія подобнаго рода въ отдаленнъйшій періодъ исторіи. Съ другой стороны, экзогамія не могла имъть своимъ началомъ идею о профанаціи, вытекающей изъ одного лишь прикосновенія къ женщинъ во время періода ея менструаціи, хотя въ этомъ предубъжденіи Дюркгеймъ и ищетъ объясненіе факта пріискиванія супруги на сторонъ Въдь по такимъ соображеніямъ жена-чужеземка, не менъе туземной, должна была бы внушать своему мужу сильное отвращеніе.

Если принять нашу точку зрѣнія, то придется признать, что родъ прежде всего—замиренная среда, которая, слѣдовательно, не допускаеть осуществленія мести по отношенію къ своимъ сочленамъ

даже въ случав убійства; это последнее вызываеть только уда-

леніе нарушителя мира.

Доказательство этому мы имъемъ не только въ обычаяхъ народовъ Кавказа, на что указано было въ моихъ двухъ работахъ о современномъ и древнемъ правъ этой страны, но также въ существованіи аналогичныхъ нормъ поведенія въ древнемъ правъ семитическихъ народовъ, а также греческомъ, кельтійскомъ, славянскомъ и германскомъ. Отсюда поразительное согласіе, какое существуетъ на этотъ счетъ между свидътельствами Одиссеи и арабскихъ легендъ, восходящихъ къ эпохъ предшествовавшей исламизму. Отсюда равнымъ образомъ различіе, какое установляють источники кельтическаго права и особенно права ирландскаго между убійствомъ родственника первыхъ восьми степеней, извъстныхъ римскимъ юристамъ, и убійствомъ всякаго другого лица. Тъ, кто убивалъ родственника, объявляетъ д'Арбуа де Жюбенвиль, признавались въ древней Ирландін такъ называемымъ "краснымъ семействомъ"; они лишались всъхъ преимуществъ родства и попадали въ подчиненное положение, подобные въ этомъ отношении сванетскимъ отцеубійцамъ, которые, не подвергаясь изгнанію, остаются покрытыми безчестіемъ и осуждены носить на шев цвпь изъ камней. "Vargi", которыхъ германскіе и скандинавские источники сравнивають съ волками, бродящими въ поляхъ и которыхъ всякій можетъ безнаказанно убить, были, какъ установлено Гриммомъ и Вильда, лицами, изгнанными за убійство родственниковъ, и таково же происхождение тъхъ изгоевъ, или падшихъ людей, не находящихъ себъ мстителей, о которыхъ говоритъ первая глава "Правды Ярослава".

Какое же заключеніе можно вывести изъ этого ряда фактовъ и гипотезъ насчетъ происхожденія рода? Не будетъ ли имъ слѣдующее? Первобытное человѣческое стадо сдѣлалось замиренной средой лишь съ момента, когда оно обычаемъ было принуждено избѣгать всякого пролитія крови въ собственной средѣ. Съ этого времени интересъ самихъ родовъ сталъ лежать въ томъ, чтобы избѣгать внутреннихъ раздоровъ, вызываемыхъ похищеніями невѣстъ иначе, какъ на сторонѣ, и заставлялъ ихъ озаботиться установленіемъ правильнаго обмѣна дѣвушками съ извѣстнымъ числомъ однохарактерныхъ группъ. Отсюда запрещеніе браковъ, если не половыхъ сношеній, внутри рода и принужденіе искать женъ на сторонѣ и притомъ не безразлично откуда бы то ни было, но такъ, чтобы обмѣниваться невѣстами лишь съ извѣстными опредѣленными группами, считающими взаимность для себя обязательной. Таково

начало нѣкоторыхъ обычаевъ, еще держащихся среди туземцевъ Австраліи, Америки и Дравидійскихъ племенъ Индіи, обычаевъ, согласно которымъ, напримѣръ у Сенека-Ирокезовъ, дозволено родамъ или тотему медвѣдя устраивать браки не иначе, какъ съ родами или тотемами оленя и цапли, а у Могиканъ всѣ существующія тотемистическія группы соединены были въ два союза, которым Морганъ обозначаетъ греческимъ терминомъ фратрій и между которыми и происходиль обычный обмѣнъ невѣстъ. Такія же правила менѣе точно соблюдались и у туземцевъ Австраліи, какъ это признаютъ одинаково Керръ, Физонъ и Гоуитъ Первый, напримѣръ, утверждаетъ, что во всей западной Австраліи и въ частности въ Новой Норсіи, гдѣ насчитываютъ всего шесть материнскихъ родовъ, было не только запрещено жениться на женщинахъ, носящихъ одно и то же родовое прозвище, но еще јиз соппивіі признаваемо было за каждой родовой группой только по отношенію къ опредѣленнымъ родамъ, взятымъ изъ пяти остальныхъ. Мы можемъ то же повторить о не арійскихъ родахъ Индіи, такъ тщательно описанныхъ Рисле и Крокомъ.

Имъя въ виду эти многочисленные примъры, легко опознать въ Тлехахъ Черкесовъ, составленныхъ каждый изъ нъсколькихъ родовъ, члены которыхъ не могутъ входить между собою въ бракъ, проявленіе того же начала, по которому браки должны заключаться путемъ обмъна невъстами между опредъленными только кровными группами. Тъмъ не менъе одинъ изъ моихъ критиковъ позволилъ себъ утверждать, что Тлехи черкесскіе представляютъ собою союзы политическаго характера. Мудреные это союзы или конфедераціи, отвъчу я. Въдь, вмъсто того, чтобы поддерживать сближеніе своихъ членовъ браками, какъ это естественно союзникамъ, члены Тлеховъ тщательно избъгаютъ всякаго брачнаго общенія въ собственной средъ. Въ этомъ отношеніи они подобны тъмъ группамъ Ирокезскихъ или Могиканскихъ тотемовъ, которыя не заключаютъ брачныхъ узъ ни съ къмъ, какъ съ тотемами, входящими въ составъ чужой группы. Итакъ, даже внъ Америки и Австраліи, мы имъемъ дъло не

Итакъ, даже внѣ Америки и Австраліи, мы имѣемъ дѣло не только съ экзогамическими, очень строго выполняемыми предписаніями, но еще и съ дѣйствительнымъ обмѣномъ женщинъ между опредѣленнымъ числомъ родовъ, точно обозначенныхъ обычаемъ.

Чтобы обладать нужными средствами защиты и нападенія, вся орда или, точнъе, все человъческое стадо неизбъжно должно имъть одного вождя, храбрость или лукавство котораго сами становятся предметомъ культа для потомства. Ему, въ силу обладанія

этими качествами, приписываются свойства того или другого дикаго или ловкаго животнаго—тигра, медвѣдя, оленя и т. п. Я принадлежу къ тѣмъ писателямъ, которые, вслѣдъ за Тэй-

Я принадлежу къ тѣмъ писателямъ, которые, вслѣдъ за Тэйлоромъ, полагаютъ, что тотемизмъ проистекъ изъ культа предковъ и что лишь благодаря уваженію къ этимъ послѣднимъ, дикари стали устанавливать у себя табу, или запреты истреблять нѣкоторыхъ животныхъ, отъ которыхъ они себя производятъ. Очень часто, и примѣръ этого еще въ наши дни мы видимъ въ Индіи, тотемистическія группы, находящіяся въ сношеніяхъ съ патронимическими родами, пытаются объяснить собственное происхожденіе, заявляя, что звѣри, отъ которыхъ они происходятъ, являются героями или угодниками, пожелавшими, по болѣе или менѣе правдоподобнымъ причинамъ, придать себѣ этотъ зооморфическій образъ. Только въ связи съ сказаннымъ, пишетъ Рислэ, понятно, почему у дравидійскихъ племенъ Индіи встрѣчаются случаи, когда тѣ или другія браманскія "готра", т.-е. группы, носящія имя того или другого эпонима, продолжаютъ считать запретнымъ для себя всякій бракъ съ женщинами изъ ихъ собственной среды.

Въ этомъ фактѣ выступаетъ наглядно общность природы и

Въ этомъ фактъ выступаетъ наглядно общность природы и характера, которая существуетъ между тотемомъ и патронимическимъ родомъ. Невозможно принисать этимъ двумъ группамъ различное происхожденіе, объяснять причину образованія тотема желаніемъ избъгать кровосмъщенія, а рода — естественнымъ размноженіемъ одной и той же семьи.

Въ концѣ-концовъ "родъ", какъ мы понимаемъ его, есть первобытное человѣческое стадо, понемногу преобразовавшееся, благодаря дѣйствію экзогаміи и примѣненію системы запретовъ или "табу" одинаково къ бракамъ и къ осуществленію кровной мести. Благодаря этому, родъ становится очагомъ мира. Внутреннее спокойствіе, какое царитъ въ отношеніяхъ его членовъ, позволяетъ ему стать сильнымъ союзомъ и сдѣлаться центромъ анимистической религіи въ одной изъ двухъ ея формъ—культа тотема или культа эпонима. Теорія, производящая родъ отъ естественнаго размноженія семьи, такъ же баснословна, какъ и тѣ объясненія, какія даютъ ему краснокожіе Сѣверной Америки и дравидійскія племена Индіи, принисывающіе основаніе рода-тотема тому или другому животному.

семьи, такъ же оаснословна, какъ и тъ ооъяснения, каки дають ему краснокожіе Съверной Америки и дравидійскія племена Индіи, принисывающіе основаніе рода-тотема тому или другому животному. Единственная нравственная связь, свойственная членамъ рода съ самаго начала, создана культомъ общаго героя или героевъ, облечены ли они въ зооморфическую форму или выступаютъ въ роли богочеловъковъ.

Послѣдующая эволюція рода такъ или иначе связана съ переходомъ отъ бродячаго состоянія къ состоянію осѣдлому. Самый этотъ феноменъ вызванъ къ жизни ростомъ населенія внутри самого рода, его возрастающей илотностью: дичь и рыба, становясь болѣе рѣдкими, принуждаютъ родъ перейти къ доместикаціи животныхъ и къ первымъ опытамъ земледѣлія.

Это послъднее вначалъ носить еще характеръ бродячаго, что прекрасно выступаеть въ описаніи, какое даеть Тацить порядкамъ древнихъ германцевъ, говоря: "arva per annos mutant". Но этотъ періодическій обмънъ воздълываемыхъ полей въ свою очередь становится невозможностью по мъръ того, какъ народонаселеніе дівлается болье численнымъ. Родъ и вожди, имъ правящіе, принуждены перейти отъ системы нераздъльности земель и хозяйства соообща къ выдълу отдъльнымъ очагамъ одного и того же рода неравныхъ участковъ сообразно ихъ численному составу, а также сообразно тому достоинству (dignatio), какое признается за ними ихъ сородичами: та вътвь, изъ которой въ прошломъ вышло несколько вождей или которая продолжаеть поставлять ихъ, въ глазахъ рода естественно заслуживаетъ большее уважение, чъмъ то, какое выпадаеть въ удёль семьямъ, которыя этого преимущества не имёли. Тацить даеть намъ понятіе о такомъ критеріи, говоря, что земля у германцевъ раздълена между селящимися рядомъ семьями колонистовъ secundum dignationem et pro numero cultorum. Подобные порядки еще въ наши дни встрѣчаются у краснокожихъ Сѣверной Америки. Такъ у индѣйцевъ Лагуно Пуэбло, какъ это следуетъ изъ доклада, сделеннаго въ Историческомъ Обществъ Новой Мексики Самуиломъ Горманомъ въ 1860 г.,—земля остается за родомъ въ качествъ общей собственности, что вовсе не мъщаетъ присвоенію нъкоторыхъ ея участковъ, если не отдъльными индивидами, то очагами, каждый разъ подъ непремъннымъ условіемъ обращать ихъ подъ обработку.

Въ государствъ Ацтековъ, которое до испанскаго завоеванія достигло болье высокой ступени цивилизаціи, чьмъ только что упомянутые мною племена краснокожихъ, земли, извъстныя подъ названіемъ альтепетли, по словамъ Клавигера, были присвоены родамъ. Послъдніе занимали собою цълыя села и городскіе кварталы. Альтепетли были неотчуждаемы. Кальпули, т.-е. семейные очаги, получали въ предълахъ родовыхъ поселеній участки неравной величины. Въ населенномъ Кельтами Уэльсъ, гдъ и въ XIII в. земледъліе уступало по своимъ размърамъ скотоводству, вождь клана,

или рода, какъ прекрасно указано Себомомъ, производилъ между сочленами распредъленіе скота и почвы, приръзывая къ участ-камъ тъхъ или другихъ очаговъ по мъръ того, какъ ихъ личный составъ увеличивался новымъ взрослымъ воиномъ, т.-е. достигшимъ четырнадцатилътняго возраста мужчиною. Сама земля раздълена была не въ собственность, а въ пользованіе, на срокъ въ общемъ не опредъленный, между различными очагами (wele) и ихъ подраздъленіями (gavil). Въ этихъ послъднихъ трудно не узнать родовыя вътви, понемногу отдъляющіяся отъ общаго ствола, чтобы въ свою очередь образовать независимые союзы.

Въ Ирландіи, въ эпоху редактированія законовъ Брегоновъ, или сборниковъ посредническихъ ръшеній, существовали земли, служившія нераздъльнымъ достояніемъ клана или рода. Въ ихъ границахъ воздълываемая площадь, а равно и пастбища, были распредълены между семейными очагами (fine); глава каждаго изъ этихъ дълены между семейными очагами (fine); глава каждаго изъ этихъ очаговъ въ свою очередь распредъляль землю между членами своей группы по ихъ возрасту. Послъ смерти главы семьи происходилъ новый дълежъ земли. Въ древней Греціи, гдъ Воше признаетъ существованіе недълимыхъ имуществъ, состоящихъ въ обладаніи братствъ или фратрій, и притомъ не только во времена Гомера, но и въ эпоху Эсхила и Демосоена, трудно найти остатки коллективной родовой собственности. Себомъ - младшій тъмъ не менъе сдълалъ попытку открыть слъды существованія и въ Греціи родовой недвижимой собственности. Онъ утверждаетъ, что въ эпоху Троянской войны, за исключеніемъ вождя рода (базилевса), имъвшаго свою отдъльную недвижимую собственность или temenos, всъ остальные очаги получали олни лишь налълы въ открытыхъ поляхъ олного очаги получали одни лишь надълы въ открытыхъ поляхъ одного очаги получали одни лишь надълы въ открытыхъ поляхъ одного и того же рода. Эти надълы или klypoi, опредъленное число которыхъ могли, какъ указано въ Одиссеъ, соединяться въ рукахъ одного лица, были, судя по свидътельству Гезіода, достаточно велики, чтобы доходомъ съ нихъ можно было содержать домъ, жену и рабочаго быка. Это были своего рода индивидуальные надълы, подобные тъмъ, какіе выдъляемы были совершеннолътнимъ мужчинамъ вождями ирландскихъ клановъ, съ той разницей, однако, что у Кельтовъ дъло шло болъе о надъленіи скотомъ, чъмъ почвой. Въ Греціи заходить также рѣчь о половинныхъ доляхъ, что еще болѣе заставляетъ уподобить всѣ эти виды имуществъ тѣмъ цѣлымъ и частичнымъ надѣламъ, какіе мы встрѣчаемъ у народовъ германскаго происхожденія въ эпоху, предшествующую редакціи варварскихъ законовъ. Со времени Иліалы эти надълы становятся уже наслъдственными.

Я не рѣшаюсь дать мое сужденіе по вопросу о томъ, до какой степени картина древне-греческаго быта, написанная Гюгомъ Себомомъ, передаетъ дѣйствительныя отношенія греческаго рода къ землѣ. Я удовлетворюсь замѣчаніемъ, что гораздо раньше Себома проф. Эсменъ счелъ возможнымъ признать въ описаніи, даваемомъ Гомеромъ щиту Ахилла, нѣкоторыя косвенныя указанія на существованіе въ легендарной Греціи системы открытыхъ полей и надѣловъ. Чтобы закончить мою задачу, мнѣ остается упомянуть еще

объ организаціи власти внутри рода. Морганъ, пользуясь своимъ твснымъ знакомствомъ съ общественной структурой Ирокезовъ, утверждаетъ, что родъ имълъ не только отдъльныхъ вождей, извъстныхъ подъ именемъ сахемовъ, но и совъты, составляемые изъ всъхъ его совершеннолътнихъ членовъ или, что мнъ кажется менъе сомнительнымъ, изъ главъ отдъльныхъ очаговъ. Выбранные родомъ вожди были двухъ сортовъ: одни управляли во время мира, другіе вели были двухъ сортовъ: одни управляли во время мира, другіе вели на бой. Обязанности первыхъ передавались по наслѣдству, не отъ отца къ сыну, что было невозможнымъ въ матріархальномъ обществѣ, но отъ брата къ брату. Если судить по тому факту, что у грековъ даже въ V вѣкѣ до Рождества Христова взрослые являлись на собранія фратрій, то можно думать, что подобнаго рода совѣты не были неизвѣстны Гомерической Греціи, и что базилевсы, или вожди клановъ, при исполненіи своихъ функцій обходились не безъ совѣтовъ. Не слѣдовало ли бы также видѣть въ этомъ доказательство того, что родъ—лишь послѣдующее подраздѣ-леніе фратріи, разъ послѣдняя одна призвана судить, достоинъ ли новый членъ, ей представленный, войти въ ея составъ, какъ рожден-ный отъ законнаго брака? Отмътимъ еще нъкоторыя сходства между организаціей власти внутри американскихъ и кельтическихъ родовъ, а равно и родовъ германскихъ. Обычай "танистри", соблюдаемый въ Ирландіи еще въ 16 въкъ, настаиваль на переходъ власти и имущества отъ брата къ брату, а не отъ отца къ сыну. Но тотъ же порядокъ, какъ показываетъ Себомъ, соблюдаемъ былъ при перепорядокъ, какъ показываетъ Сеоомъ, соолюдаемъ омлъ при передачѣ обязанностей вождя у кельтическаго населенія Уэльса. Съ другой стороны, по свидѣтельству Цезаря, кельты и германцы для войны имѣли другихъ вождей, чѣмъ для мира. Герцоги, которыхъ германцы выбирали за ихъ доблесть (duces quos ex virtute sumunt), по словамъ Тацита являются скорѣе предводителями на войнѣ, чѣмъ представителями власти въ мирное время, власти, которая по праву принадлежала членамъ наиболъе древней и потому наиболъе благородной династіи (reges ex nobilitate sumunt).

Мы закончимъ этотъ обзоръ судебъ рода, сказавъ еще нѣсколько словъ о его прогрессивномъ упадкѣ и о томъ, какъ государство, постепенно укрѣпляясь, положило понемногу конецъ его существованію. Для этого ему пришлось только перенести на себя самого падавшія ранѣе на родъ обязанности или, точнѣе, вступить въ отправленіе его функцій въ дѣлѣ преслѣдованія частныхъ обидъ, поставки свидѣтелей доброй славы или соприсяжниковъ и т. п.

По мфрф того, какъ бродячая жизнь родовъ, благодаря большей плотности населенія и переходу къ земледелію, стала заменяться жизнью осъдлой, родъ, не умирая сразу, сталь понемногу распадаться на части. Это повело къ упроченью системы не изолированныхъ малыхъ семей, а сперва когнатическихъ, затъмъ и агнатическихъ очаговъ (по словамъ Цезаря: cognationes hominum qui una coierunt). На ихъ долю падаеть отнынъ обязанность и право кровомщенія, свидътельствованіе на судъ въ пользу родственниковъ, содержание и погребение последнихъ, поддержание культа предковъ, заключение обязательнаго брака съ единственной родственницей, обязательная покупка земель, принадлежавшихъ предкамъ. Распаденіе рода ведеть къ тому, что для каждаго изъ составляющихъ его очаговъ образуется два круга: одинъ — близкихъ, другой — отдаленныхъ родственниковъ; въ индусскомъ міръ они извъстны подъ именемъ сапинда и саманадоки, въ греческомъ подъ прозвищемъ анхистеи и анепсіадон, которымъ у римлянъ соотвътствують когнаты и собрины. Тоть факть, что лица, призванныя принять болье активную роль въ осуществлении правъ и обязанностей, налагаемыхъ родствомъ (т.-е. сапинда, анхистеи и когнаты), принадлежать исключительно къ тремъ степенямъ восходящихъ (составленнымъ изъ отца, дъда, и прадъда) и къ столькимъ же степенямъ нисходящихъ, находитъ себъ естественное объяснение въ томъ, что внутри одного и того же очага наиболье въроятной является наличность именно этого рода родственниковъ; присутствіе прапрадъда, казалось, могло быть уже менъе обычнымъ явленіемъ. Приблизительно то же мы встрвчаемъ у Кельтовъ, у которыхъ, по свидътельству древне-ирландскаго права, обязанность мести прекращалась въ четвертой степени, производя счетъ родства по системъ римскихъ юристовъ.

У славянъ, судя по Русской Правдъ, рядъ мстителей за пролитую кровь равнымъ образомъ включалъ въ себя только отца, сына, внука, брата, дядю и племянника, т.-е. лицъ, чаще всего составляющихъ одинъ очагъ, или "огнище". Что же касается до древнихъ Германцевъ, то мы имъемъ свидътельство Тацита, по которому выкупъ по праву принадлежалъ всему очагу (recepitque satisfactionem universa domus). Не иначе было и у арабовъ въ эпоху, близкую къ Магомету. Какъ установилъ Прокшъ, обязанность мести принадлежала у нихъ только "гаћт", нераздѣльной семъѣ, составленной изъ родственниковъ четырехъ степеней въ прямой линіи, т.-е. изъ лицъ, которыя могли быть современниками.

Ошибка, въ какую впадаютъ нѣкоторые этнографы, состоитъ въ частомъ смѣшеніи пары—мужа и жены—съ семейнымъ очагомъ

Ошибка, въ какую впадаютъ нѣкоторые этнографы, состоитъ въ частомъ смѣшеніи пары—мужа и жены—съ семейнымъ очагомъ и личной собственности—съ собственностью, принадлежащей этому послѣднему. Такое смѣшеніе и привело Даргуна къ отрицанію теоріи коллективнаго занятія почвы на первыхъ порахъ, занятія ея, если не сельскими общинами, то родами и очагами, изъ нихъ вышедшими. Къ счастію, въ наши дни уже не приходится бороться съ этимъ заблужденіемъ, особенно послѣ того, какъ повсюду было обнаружено существованіе большой семьи, семьи-группы, и не только въ славянскомъ мірѣ, начиная съ Чеховъ и Поляковъ, у которыхъ ее находили еще въ ХІП вѣкѣ, и оканчивая Черногорцами и Русскими, которые сохранили и доселѣ не мало ея пережитковъ, но и въ юридическомъ прошломъ Индусовъ, Грековъ, Кельтовъ, Германцевъ и даже многихъ семитическихъ народовъ, въ томъ числѣ Арабовъ. М. Конъ собралъ рядъ фактовъ, не оставляющихъ никакого сомнѣнія относительно распространенія большой семьи еще въ наши дни у значительнаго числа націй, напримѣръ, у Китайцевъ, Японцевъ, народовъ Анама и Бирманіи, Осетинъ, Кабардинцевъ, Татаръ, жителей Дагестана, Албанцевъ, Кабиловъ и т. д.

Наукъ сравнительнаго правовъдънія извъстно нынъ, что въ процессъ своего разрушенія, часто длящагося не въка, а десятки стольтій, родъ все болье и болье замъняется въ отправленіи своихъ функцій семьей-группой, составленной изъ одного или нъсколькихъ очаговъ. Въ свою очередь эта семья исчезла только медленно въ силу внутреннихъ несогласій и по мъръ размноженія обмъновъ и развитія той подвижности населенія, которая ими вызывается къ жизни. Упадокъ родовыхъ порядковъ опредъляетъ собою рость индивидуализма и принуждаетъ государство взять на себя обязанности, нъкогда выполняемыя кланами или родами.

Наша задача была показать преемственную связь между родомъ и государствомъ, между обязательнымъ выступленіемъ родственниковъ, даже самыхъ отдаленныхъ, въ повседневномъ быту каждаго, и посредничествомъ государства въ сношеніяхъ класса съ классомъ и индивида съ индивидомъ въ интересахъ добраго согласія и внутренняго мира гражданъ. Всё изложенныя въ настоящей главё факты и соображенія нашли болёе полное развитіе въ моей книгё о "Родовомъ Вытё".

Для нашей ближайшей цъли достаточно и этого краткаго очерка. Онъ позволить намъ разобраться въ сложномъ вопросъ о происхожденіи политической власти и возникновеніи съ нею государства.

Но прежде, чёмъ перейти къ этому вопросу, мы должны выяснить себё процессъ возникновенія собственности на движимость, на людей и на землю. Намъ предстоитъ изучить древнёйшіе способы и формы апропріаціи и въ связи съ этимъ поставить вопросъ о происхожденіи рабства.



## ГЛАВА VI.

## Древивишія формы аппропріаціи.

## \$ 1.

Исторія имущественныхъ отношеній дикарей открывается господствомъ порядковъ, почти однохарактерныхъ съ тъми, какіе мы встръчаемъ у высшихъ представителей животнаго царства. Эспинасомъ отмъченъ тотъ фактъ, что у млекопитающихъ и птицъ отдъльные районы лъса или пустоши ревниво охраняются населяющими ихъ стадами и стаями, но крайней мёрё въ томъ случав, когда въ данныхъ мъстностяхъ не имъется неистощимаго запаса дичи, рыбы и другихъ предметовъ животной пищи. Брэмъ ссылается, между прочимъ, на тотъ фактъ, что собаки отдъльныхъ кварталовъ Константинополя готовы загрызть случайно попавшую въ ихъ среду чужую собаку. "Горе собакъ, — пишетъ онъ, — которая переступила границы квартала" 1). Если прибавить, что клыки, когти, клювъ и т. д. служать животнымь оружіемь нападенія и защиты, а міхь и кожаодеждой, то мы въ правъ будемъ сказать, что за границами человъческаго царства мы встръчаемъ уже индивидуальную аппропріацію той наипроствишей формы движимаго имущества, какою надо считать у дикарей оружіе и предметы од'вянія. Что охотничьи районы и рыбные уловы считаются у нихъ принадлежностью отдёльныхъ группъ, оружіе и одежда — частнымъ имуществомъ, на это единогласно указывають всв имвющіяся у нась свидвтельства о бытв рыболововь и зверолововь. Мистическія представленія, источникь которыхъ лежить въ столь распространенной въ средв дикарей магіи,

<sup>1)</sup> См. Эспинасъ, стр. 439 и 492. соціологія, т. п.

заставляють ихъ смотръть на предметы, имъющіе ближайшее соприкосновеніе съ ихъ тѣломъ, какъ на часть ихъ личности. Дикарю представляется не менъе опаснымъ оставить въ чужихъ рукахъ части своего одъянія или вооруженія, чьмъ свои ногти или волосы. Вспомнимъ сказанное нами ранъе объ основномъ принципъ всякой магіи, о возможности вызвать аналогичныя явленія въ цьломъ, оказывая извъстное воздъйствіе только на его часть. Заклинанія, произведенныя поэтому надъ чужими волосами или ногтями, зубами и т. д., необходимо должны повліять и на лицо, которому принадлежать эти ногти, волосы, зубы и т. д. Но такъ какъ для дикаря оружіе и одежда такъ же тъсно связаны съ его личностью, какъ и только что указанныя части его тъла, то заклинанія сплошь и рядомъ производятся и надъ этими предметами: чтобы повредить врагу, достаточно, думають дикари, овладъть предметомъ его постояннаго обихода и произвесть надъ этимъ предметомъ актъ магіи, принимающій форму частичной его порчи, сопровождаемой произнесеніемъ извъстныхъ мистическихъ словъ. При такихъ условіяхъ, неудивительно, если сплошь и рядомъ мы встръчаемъ въ описаніяхъ путешественниковъ слъдующую интересную для насъ подробность. Одежда, оружіе и вообще то, что унотребляется самимъ дика-ремъ, не ссужаются никому. Ринкъ спеціально упоминаетъ о такомъ правилъ въ своемъ обстоятельномъ описаніи быта Эскимосовъ. Оружіе и одежда, — говорить онъ, и повторяеть за нимъ авторъ "Очерковъ первобытной экономической культуры", Зиберъ, —разсматриваются Эскимосами, какъ имъющія какое-то сверхъестественное отношеніе къ ихъ обладателю, —отношеніе, подобное тому, какое существуетъ между тъломъ и душою 1). Страхъ попасть во власть чужого человъка, съ переходомъ къ нему предметовъ, стоящихъ въ тъсномъ отношеніи къ тълу, такъ великъ, что распространяется и на ближайшихъ родственниковъ, устраняя возможность передачи этихъ предметовъ даже по наслъдству. Дикарь боится, чтобы обладание вещами, принадлежавшими покойнику, т.-е. его оружіемъ и одеждой, не повлекло за собою двоякаго рода послъдствій: 1) не отдало бы душу покойника во власть человъка, случайно овладъвшаго принадлежавшими ему предметами, и 2) не лишило бы покойника въ загробной жизни тъхъ же необходимыхъ ему вещей-что, какъ послъдствіе, вызвало бы его месть живущимъ. Отсюда то правило, что со смертью человъка подлежать истребленію и принадлежавшія

<sup>1)</sup> Зиберъ, стр. 172.

ему оружіе и одежда, понимая подъ нею украшенія. Морганъ, въ своемъ извъстномъ трактатъ о "Первобытномъ обществъ", переведенномъ и на русскій языкъ, съ моимъ предисловіемъ, говорить слъдующее объ этомъ обычать, доселт встрвчающемся въ средт американскихъ краснокожихъ: "Наиболъе цънные предметы частнаго обладанія, а именно оружіе и одежда, погребаемы были вмість съ покойникомъ — практика, общая всёмъ дикарямъ на низшей ступени общественной лъстницы, въ частности доселъ встръчающаяся у Ирокезцевъ. Такой же обычай погребенія вивств съ покойникомъ и его оружія и одежды держится и у австралійскихъ племенъ. Объ этомъ говоритъ, напримъръ, Газонъ въ отношении къ Діери: у нихъ — пишетъ онъ — нътъ другой частной собственности. кромъ оружія и украшеній. И тъ и другія погребаются или уничтожаются послѣ смерти ихъ владѣльца. (См. Фразеръ. Notes on the Aborigens of Australia въ журналъ Лондонскаго Антропологическаго общества, т. XXIV, стр. 171, примъчание Газона). Чтобы устранить возможность допущенія, что подобные обычаи распространены только въ средъ самыхъ отсталыхъ племенъ негритосовъ и краснокожихъ, я приведу нъсколько выдержекъ изъ отчетовъ, сдъланныхъ англійскими чиновниками въ Индіи, касательно погребальныхъ обычаевъ ея не арійскихъ племенъ. У нъкоторыхъ горцевъ Мадрасскаго президентства, въ частности у Саорасъ или Саваресъ, существуетъ слъдующій погребальный ритуалъ. Въ присутствіи всъхъ собравшихся родственниковъ и сосъдей, кудесникъ (kudang), т.-е. человъкъ, за которымъ признается способность входить въ общене съ существами загробными, приказываеть душь покойнаго покинуть этоть свътъ и не безпокоить болъе живущихъ. Его домочадцы при этомъ также произносять слъдующія слова: "Мы сдълали для тебя все, что могли, -- мы отдали тебъ всъ эти предметы (въ числъ которыхъ мы встръчаемъ, между прочимъ, одежду и украшенія); теперь ты долженъ покинуть насъ". Предметы, о которыхъ упоминается, подле-жатъ при этомъ сожженію <sup>1</sup>). Такой же обычай сожженія вещей, принадлежавшихъ при жизни покойнику, существуетъ въ Индіи у племени Куми въ Читангонгъ.

Мы читаемъ о нихъ буквально слёдующее: "Когда скончается отецъ семьи, его облачаютъ въ лучшія одежды; въ такомъ видё трупъ сажаютъ въ центрё жилища; по правую руку отъ него кла-

Журналъ Антропологическаго Общества въ Бомбеѣ, за 1888 г. № 4, стр. 253.

дуть его оружіе, по лѣвую же помѣщается плачущая супруга. Во время пиршества ставять яства передъ покойникомъ, трупъ котораго сажають среди пирующихъ. Послѣдніе также наполняють его трубку и влагають ему ее въ уста. Вся церемонія заканчивается сожженіемъ трупа; пепелъ его помѣщается въ хижинѣ, расположенной вблизи мѣста сожженія, и въ этой же хижинѣ оставляется платье покойнаго, его посуда и постель, дабы онъ могъ воспользоваться всѣмъ этимъ въ будущей жизни" 1). Изъ приведеннаго примѣра видно, что даже въ тѣхъ случаяхъ, когда не имѣстъ мѣста сожженіе, предметы, бывшіе въ непосредственномъ общеніи съ покойникомъ, и послѣ его кончины остаются въ его распоряженіи; они никѣмъ не наслѣдуются.

Весьма любопытныя подробности о похоронномъ ритуалъ нъкоторыхъ пограничныхъ племенъ съверной Индіи, въ частности Кукисъ, помъщены въ Журналъ Антропологическаго Института въ Лондон'в, отъ 1897 г. (стр. 34). Облеченные въ военные досп'яхи, родственники и поселяне сходятся на поминки; они шумять, прыгають, голосять: "Какой духъ убиль нашего друга? и куда бъжаль онъ послъ злодъянія? Пусть онъ покажется намъ и помърится съ нами силой. Если бы намъ удалось увидъть его, мы бы пронзили его тъло этими копьями". Затъмъ слъдуетъ произнесение проклятия надъ невъдомымъ виновникомъ смерти родственника, при чемъ собравшіеся ударяють о землю копьями и мечами. Всѣ эти любопытныя подробности указывають на то весьма распространенное у дикарей и варваровъ представление, что смерть всегда вызывается вражьей силой—живущихъ или покойниковъ. Положивши мертвеца въ землю. Кукисъ помъщаютъ въ могилу различные предметы его одъянія, его оружіе, его чарку, сдъланную изъ бамбука, его фляжку съ водкой, его украшенія и въ частности перья, какія онъ носилъ на головъ. При похоронахъ женщины кладутъ въ могилу, вмъстъ съ ея платьемъ, украшенія и личную утварь, между прочимъ веретено и ступку для риса.

Погребальные обычаи Руссовъ, въ томъ описаніи, какое дають имъ арабскіе путешественники, въ частности Ибнъ-Фоцланъ, а равно и погребальные обычаи древнихъ Германцевъ, также говорятъ намъ о сожженіи вмъстъ съ трупомъ и различныхъ предметовъ, принадлежавшихъ покойнику, прежде всего его оружія

<sup>1)</sup> Журналь Антропологическаго Общества въ Бомбев, за 1892 г. № 8. Статья "О погребальных обычаяхъ и церемоніяхъ" Kodernath Basze.

и украшеній; но такъ какъ въ эпоху, когда впервые эти обычаи нашли письменную запись, въ формъ ли повъствованій случайныхъ свидътелей, или въ эпическихъ сказаніяхъ Эдды и Нибелунговъ, къ числу предметовъ индивидуальнаго присвоенія присо-единились уже рабы и рабыни, то немудрено, если закалываніе или единились уже рабы и рабыни, то немудрено, если закалывание или сожжение, по крайней мъръ, тъхъ изъ нихъ, которые всего ближе стояли къ покойнику, также составляло часть погребальнаго ритуала (см. Котляревскій—"Погребальные обычаи древнихъ славянъ", а также русскій переводъ Ибнъ-Фоцлана, теперь болъе или менъе сдълавшійся ръдкостью). Раскопки въ курганахъ дали русскимъ археологамъ возможность подтвердить эти показанія содержаніемъ самыхъ могилъ. Положивъ покойника въ парадномъ костюмъ на костеръ — пишетъ о похоронномъ обрядъ, обнаруженномъ курганными раскопками, г-нъ Самоквасовъ — клали въ огонь оружіе, сбрую, разныя домашнія орудія, игорныя принадлежности, монеты, зерновой хлібо, домашних животныхь. Иногда, въ одномъ курганів, были находимы два, даже три сосуда съ сожженными человівческими костями. Можеть быть, прибавляеть г. Самоквасовь, вмістів съ костями. Можеть быть, —прибавляеть г. Самоквасовь, —вмёстё съ покойниками въ этихъ случаяхъ были сожигаемы и жены ихъ, на что имёется указаніе въ источникахъ Въ такомъ случав, въ однихъ сосудахъ могли быть кости мужей, въ другихъ — женъ 1). Въ "Повёсти временныхъ лётъ говорится въ примёненіи къ Радимичамъ, Вятичамъ и Северянамъ о сожженіи труповъ, о собираніи пепла въ урны и о постановке этихъ урнъ на столпахъ. Показаніе это подтверждается свидётельствомъ Ибнъ-Даста, арабскаго писателя Х вёка, указывающаго на то, что въ стране Славянъ пепель по сожженіи покойника кладутъ въ урну, которую ставятъ потомъ на холмъ (Самоквасовъ, стр. 198) 2).

По мёре распространенія индивидуальной анпропріаціи съ оружія и олежды на рабовъ продукты урожая и т. л., все новые и

По мѣрѣ распространенія индивидуальной аппропріаціи съ оружія и одежды на рабовъ, продукты урожая и т. д., все новые и новые предметы входять въ категорію тѣхъ, которые подлежать истребленію на могилѣ покойника. Въ моемъ сочиненіи "Общинное землевладѣніе, причины и послѣдствія его разложенія" я удѣлилъ нѣсколько страницъ и вопросу о постепенной индивидуализаціи собственности у краснокожихъ. Къ числу предметовъ, ломаемыхъ

<sup>1) &</sup>quot;Исторія русскаго права" т. І, стр. 197. О сожженіи женъ у славянь говорить Котляревскій, стр. 42, 48.

<sup>1)</sup> Авторъ пользуется при этомъ извѣстнымъ сочиненіемъ Гаркави "Сказанія мусульманскихъ писателей о Россіи" стр. 264.

и сожигаемыхъ при погребеніи у столь отсталыхъ племенъ, какъ Дакота Сѣверной Америки и Ботакуды Бразиліи, принадлежатъ только оружіе и одежда. Но у Патагонцевъ на могилѣ покойника убиваютъ уже его кобылъ, собакъ и другихъ домашнихъ животныхъ, какъ объ этомъ свидѣтельствуетъ Мёстерсъ. Такіе же порядки держались и у многихъ горцевъ нашего Кавказа, согласно показаніямъ Потоцкаго 1). Къ числу предметовъ, уничтожаемыхъ или, по крайней мѣрѣ, покидаемыхъ, современемъ присоединяется и женщина.

У горцевъ Индіи, уже переставшихъ быть простыми звѣроловами и покинувшихъ бродячій образъ жизни, предметомъ индивидуальнаго присвоенія является и жилище. Неудивительно поэтому, если и оно подлежить подчась истребленію огнемь по случаю кончины его владъльца; такой обычай, въ частности, встръчается у упомянутыхъ мною Саорасъ. По совершеніи описаннаго выше похороннаго ритуала, къ восьми часамъ вечера зажигають со всъхъ концовъ жилище, въ которомъ пребывалъ покойникъ. Послъ этого душа его, какъ полагаютъ, не будетъ тревожить его потомства, устроившагося въ новой усадьбѣ 2). Это сожжение жилища, изъ страха возвращения въ него усопшаго, любобытно, между прочимъ, потому, что бросаетъ косвенный свътъ и на юридическую природу, присущую на первыхъ порахъ домовой собственности. Въ противность современнымъ представленіямъ, она считалась личной и движимой. Индивидуальный характеръ она теряла только въ томъ случав, когда служила мъстопребываніемъ цълой группы родственниковъ, образующихъ подобіе нераздъльной семьи, или славянской задруги. Но и при такихъ условіяхъ, устранявшихъ, очевидно, возможность ея упраздненія вмісті со смертью владъльца, клътушка или плетенка, служившая спальнею для супруговъ и воздвигаемая каждый разъ по случаю новаго брака, признавалась состоящей въ ихъ частномъ обладаніи. Я имъль уже случай въ моихъ предшествующихъ работахъ указать на тотъ фактъ, что у народовъ, еще не вполнъ порвавшихъ съ номадизмомъ, или бродячимъ образомъ жизни, жилище и не можетъ носить другого характеръ, кромъ движимой собственности; такова, напримъръ, кибитка Ногайца или Киргиза. Но любопытно то, что это представление о домъ, какъ о движимой собственности, сохраняется весьма долго и

<sup>1)</sup> Ковалевскій. Общинное землевладініе, стр. 30 и 31.

<sup>2)</sup> Журналъ Антропологическаго Общества въ Бомбев, 1888 г. № 4.

послѣ перехода къ осѣдлому образу жизни. Такъ, въ нѣмецкихъ юридическихъ поговоркахъ, какъ было отмѣчено мною въ "Лекціяхъ по исторіи семьи и собственности", жилище относится къ движимостямъ, а не къ недвижимостямъ.

Мы въ правъ сказать теперь, что психологическими мотивами опредъляется и экономическій фактъ пріуроченія характера частной собственности, прежде всего, къ предметамъ, самымъ тъснымъ образомъ связаннымъ съ личностью, съ одеждою, украшеніями, оружіемъ и, наконецъ, жилищемъ.

Чтобы вывести тотъ или другой предметъ изъ сферы общаго обладанія, дикари также обращаются къ мистическимъ дѣйствіямъ, произносятъ надъ нимъ заклинанія. Тогда предметъ этотъ становится, употребляя выраженіе обычное у жителей Океаніи, "Тароо". Кодрингтонъ опредѣляетъ его природу, говоря: "запретъ, сопровождаемый проклятіемъ на его нарушителя". Произнесеніе "Тароо" должно быть засвидѣтельствовано присоединеніемъ къ предмету извѣстныхъ знаковъ, которыми могутъ быть опредѣленнымъ способомъ сложенныя листья, положимъ, кокосовой пальмы, или прядь человѣческихъ волосъ и т. п. (см. Кодрингтонъ. Melanezians, стр. 215 и Вестермаркъ. The origins of the moral ideas, т. П, стр. 63 и слѣд.).

Вольшинство писателей, занимавшихся вопросомъ объ имущественныхъ отношеніяхъ у дикарей, совершенно не считаются съ только что указаннымъ факторомъ; они видятъ источникъ аппропріаціи въ другомъ явленіи, несравненно позднъйшемъ: въ трудовомъ началъ. Такъ Зиберъ, Ниборъ, Гроссе и другіе говорять исключительно о трудъ, какъ объ источникъ происхожденія собственности на движимость даже ранве, чвив на недвижимость. Если бы это было такъ, то нътъ ни малъйшаго сомнънія, что аппропріація началась бы съ продуктовъ охоты и рыбнаго улова; а между тъмъ оказывается, что продукты первобытныхъ промысловъ, въ томъ числъ животная пища, считаются предметами индивидуальнаго обладанія только въ предълахъ удовлетворенія непосредственныхъ потребностей. Вотъ почему, когда Эскимосы имъють дело съ большимъ звъремъ, къ пользованію его трупомъ допускаются не одни участники въ общей охоть, а все сосъдство; каждый выкраиваеть себь свою часть, не заботясь даже о томъ, чтобы не задъть ножомъ работающаго рядомъ съ нимъ сосъда. Если попадется животное большихъ размъровъ, особенно китъ, пишетъ со словъ Ринка Зиберъ, то оно разсматривается, какъ общая собственность, и составляеть

достояніе каждаго, кто захочеть принять участіе въ его потребленіи, къ какому бы зимовищу такое лицо ни принадлежало, и независимо отъ того, принималъ ли онъ участіе въ его уловъ, или нътъ (стр. 181). Зиберъ не видитъ того противоръчія, въ какомъ только что приведенное свидътельство стоить съ высказаннымъ имъ пятью страницами раньше предположениемъ, что китъ "всегда" общая добыча охотниковъ, хотя бы его убилъ и одинъ изъ нихъ (стр. 176). Нътъ, — скажемъ мы отъ себя, — онъ не общая добыча охотниковъ, а онъ общее достояніе всего населенія, всъхъ потребителей; и точно то же можно сказать о всякомъ другомъ крупномъ звѣрѣ, сдѣлавшемся добычею не только партіи охотниковъ, но и одинокаго охотника. Отъ моржа и меньшихъ пластоногихъ, —пишетъ Зиберъ, —убившій беретъ только голову и хвостъ, остатокъ идетъ въ общее пользованіе (стр. 181). Нашъ авторъ объясняеть такой факть почему-то редкостью зверя, утверждая, что одни только такія животныя, въ виду необычайныхъ условій ихъ добыванія, становятся общей собственностью; но къ такой категоріи, очевидно, не принадлежать тюлени, а между тімь, по словамъ того же автора, отъ каждаго пойманнаго тюленя небольшіе куски жира и мяса распредъляются между встми жителями зимовища, начиная, однако, съ тъхъ, кто живетъ подъ од-нимъ кровомъ съ охотникомъ. Пищу и жиръ для лампъ,—пишетъ Зиберъ, —получаетъ такимъ образомъ даже самый бъдный, и никто не нуждается въ необходимомъ. Помимо этого общаго распредъленія, всякій, убившій тюленя, приглашаетъ постороннихъ лицъ раздёлить съ нимъ пищу (стр. 180). Изъ всего этого, кажется, возможенъ только тотъ выводъ, что пища, въ отличіе отъ оружія и одежды, не является, на первыхъ порахъ, предметомъ индивидуальнаго обладанія и потребленія, разумъется только въ случав ея изобилія и возможности удовлетворенія ею запроса со стороны не самого только охотника или охотниковъ, съ ихъ родственниками, членами одной съ ними группы, но и со стороны всего сосъдства. Если продукть охоты, такимъ образомъ, служитъ непосредственному потреблению всего населенія, то потому, что онъ не находится въ той тесной связи съ дикаремъ или дикарями, убившими звъря, въ какой — оружіе и одежда. Такимъ образомъ, и здъсь можетъ быть отмъченъ мотивъ психическій. Онъ не теряеть своего значенія и тогда, когда предметомъ охоты являются менте крупныя животныя, а въ охотничьемъ предпріятіи принимають участіе нѣсколько стрѣлковъ. Когда олень падаеть подъ выстрълами двухъ охотниковъ, одинаково его ранившихъ, онъ считается принадлежащимъ тому, чья стрѣла проникла въ его сердце. Другой охотникъ получаетъ только часть его мяса. Очевидно, здѣсь причину нужно искать не въ большей ловкости перваго охотника, какъ думаетъ Зиберъ, а въ томъ обстоятельствѣ, что тѣло оленя пришло въ непосредственное соприкосновеніе съ оружіемъ охотника, стрѣла котораго проникла въ его сердце, т.-е. надо понять, осталась въ его тѣлѣ. То же самое можно сказать о тюленѣ, за которымъ охотилось нѣсколько стрѣлковъ у Гренландцевъ и Алеутовъ. Если охотникъ Гренландецъ, — пишетъ Зиберъ, пользуясь свидѣтельствомъ Гемса, — поразитъ тюленя стрѣлой, а послѣдній ускользнетъ и позже будетъ добитъ другимъ охотникомъ, то звѣрь все-же принадлежитъ первому охотнику, разъ его стрѣла будетъ найдена въ тѣлѣ животнаго (стр. 176). То же самое приходится повторить и объ Алеутахъ, у которыхъ, по свидѣтельству Сартышева, тотъ, чья стрѣла впервые проникла въ тѣло тюленя, имѣетъ право на наиболѣе цѣнную часть, на шкуру (стр. 176).

Насколько тъсна связь религіозныхъ представленій съ развитіемъ собственности на движимость, видно, между прочимъ, изъ такихъ фактовъ, какъ слъдующіє: однажды, — говоритъ Де-Рохасъ, — проходя деревней съ молодымъ Новокаледонцемъ, проводникомъ, я увидалъ, что, снявъ рубашку, онъ положилъ ее недалеко отъ тропинки и помъстилъ сверху стебель травы, связавъ его извъстнымъ образомъ. "Что ты дълаешь?" — говорю я ему. — "Я оставляю рубашку, чтобы взять ее снова на обратномъ пути". — "А если ее украдутъ?" — Отвътъ: "Развъ въ твоей странъ могли бы украсть рубашку, на которую наложено табу?" (Зиберъ, стр. 203). Итакъ, достаточно символическаго дъйствія, связаннаго съ представленіемъ о невыгодныхъ послъдствіяхъ, каждый разъ вызываемыхъ магіей для лица, пренебрегшаго запретомъ, чтобы извъстный предметъ остался въ обладаніи исключительно даннаго лица.

Способъ охраны движимой собственности, съ помощью такого же табу, весьма распространенъ и въ Новой Зеландіи. Все, что имъ принадлежитъ, — читаемъ мы у Мовреда (Das alte New-Zeland, стр. 29, и слъд. до 39), — особенно же орудія, украшенія, ткани—все, до чего они прикоснулись, считается табу; ихъ вещи защищены такимъ образомъ отъ всякаго посторонняго присвоенія.

все, до чего они прикоснулись, считается табу; ихъ вещи защищены такимъ образомъ отъ всякаго посторонняго присвоенія.

У Вашамбала, живущихъ къ съверо-западу отъ Занзибара, желающій защитить участокъ отъ порубокъ или отъ сбора съ него банановъ, ставитъ шестъ, обмотанный банановымъ листомъ, на краю

ведущей къ его участку тропинки. Имѣется представленіе, — пишетъ миссіонеръ Генрихъ Лангъ, — что проклятіе будетъ преслѣдовать того, кто нарушитъ своимъ вторженіемъ въ чужой участокъ силу поставленнаго символа, очевидно, принадлежащаго по своей природѣ къ категоріи узловъ <sup>1</sup>) Мы такимъ образомъ снова имѣемъ дѣло съ магіей и тѣсной зависимостью индивидуальнаго присвоенія, отъ чисто-психическихъ мотивовъ.

Въ книгъ Фразера "Золотая Вътвь" (т. I) подробно изучена та роль, какую въ бытъ дикарей играютъ такого рода запреты, значеніе которыхъ лежитъ далеко за предълами простой охраны собственности. Всегда съ ними связано представленіе о томъ вредномъ магическомъ дъйствіи, какое нарушеніе табу непремънно влечетъ за собой. Въ числъ символовъ, къ которымъ прибъгаютъ при установленіи табу, весьма распространеннымъ является то связываніе узловъ, о которомъ говорится въ отчетъ о Новокалейдонцахъ. Это связываніе символически выражаетъ, что предметъ не подлежитъ присвоенію перваго встръчнаго. Зловредное вліяніе, какое можетъ оказать нарушеніе табу, сказывается въ болъзняхъ и даже смерти (см. Фразеръ, глава III).

Еслибы, какъ думаютъ Зиберъ, Ниборъ, Гроссе и большинство последователей экономического матеріала, оживляющихъ въ этомъ случав, сознательно или безсознательно, старинную доктрину Локка, собственность съ самаго начала не имъла никакого другого источника, кромъ труда, то мудрено было бы объяснить причину, по которой женихъ, поселившійся въ дом'в нев'всты и работающій на ея родителей и родственниковъ, въ случав ея смерти, оставляеть усадьбу, не унося съ собою никакого имущества. А между тымь факть этоть хорошо засвидытельствовань, встрычается у всыхы народностей, строго придерживающихся началъ материнства, и не имъетъ мъста только тамъ, гдъ такого рода зять усыновляется родомъ невъсты; но усыновленіе, какъ мы увидимъ впослъдствіи, явление сравнительно позднее, а слъдовательно о немъ не можетъ быть ръчи на самыхъ низшихъ ступеняхъ культуры. Трудовое начало можетъ считаться присущимъ, напримъръ, русской крестьянской семьв, и г-жа Ефименко, всего болве его подчеркнувшая, справедливо указываеть, какъ на одно изъ доказательствъ его существованія, на фактъ наслъдованія зятя въ имуществъ, пріобрь-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rechtsverhältnisse der eingeborenen Völkern in Afrika und Oceanien. Berlin. 1903 r., crp. 263.

тенномъ имъ совмѣстнымъ трудомъ съ родителями невѣсты <sup>1</sup>). Но гдѣ такого наслѣдованія не имѣется, тамъ, очевидно, не можетъ быть и рѣчи о пропорціональномъ отношеніи между размѣромъ вло-

женнаго труда и массою пріобретеннаго имущества.

Еслибы трудовой порядокъ установленія собственности быль первичнымъ, то женщина, какъ принимающая особое участіе въ исполненіи самыхъ трудныхъ домашнихъ и сельско-хозяйственныхъ работъ, несомнънно владъла бы большею частью пріобрътеннаго имущества и наслёдовала бы его предпочтительно предъ мужскими родственниками, т.-е. братомъ или племянникомъ по матери; но такіе порядки или вовсе не встрѣчаются, или носять характеръ ръдкаго исключенія. Гроссе отмъчаеть, какъ особенность племени Бенни Амеръ, что у нихъ различаютъ вещи и скотъ, принадлежащіе жениху, и тъ, которые "приносятся" въ семью невъстой. Каждый супругъ сохраняетъ въ бракъ свою собственность. За каждымъ признается также то, что было имъ пріобретено во время брака <sup>2</sup>). Но самъ авторъ указываетъ на исключительность подобныхъ порядковъ, на невозможность открыть имъ что-либо равное, не только у первобытныхъ зверолововъ и рыболововъ, но и у пастущескихъ народовъ, къ числу которыхъ принадлежать упомянутые Бенни Амеръ. Весьма характерны въ этомъ отношении тъ данныя, которыя содержить въ себъ вышедшее въ Берлинъ сочинение голландца Штейнмеца "О юридическихъ порядкахъ наиболѣе отсталыхъ племенъ Африки и Океаніи". Большинство этихъ племенъ, какъ мы уже сказали, держатся началъ материнства. У племени Баквили въ Камерунъ, напримъръ, при родствъ въ женской линіи (стр. 16) и такой тесной зависимости зятя отъ семьи невъсты, что до полной уплаты брачнаго выкупа дъти считаются принадлежащими къ жениной роднъ, держатся въ то же время слъдующіе порядки. По смерти мужа, ему наслъдуеть брать по матери, который забираеть себв все, въ томъ числв и его вдовъ (стр. 18), а между тъмъ о тъхъ же Баквили, какъ о большинствъ другихъ племенъ внутренней Африки, мы слышимъ, какъ о поручающихъ женщинамъ исполнение самыхъ тяжкихъ работъ. У Ванака и Бапуку, также придерживающихся началъ материнства, наслъдують только мужчины. По погребеніи части достоянія покой-

<sup>1)</sup> См. "Изследованія народной жизни" главу о "Трудовомъ начале въ русской крестьянской семье".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гроссе, стр. 112.

наго вмѣстѣ съ его трупомъ, все остальное поступаетъ къ мужскимъ наслѣдникамъ; вдова ничего не получаетъ, или, по крайней мѣрѣ, ничего не получала въ прежнее время (ibid, стр. 40 и 39).

Нельзя сказать, что трудовое начало опредъляеть собою отношеніе человъка къ имуществу, не только у звъролововъ и рыболововъ, но и у народовъ пастушескихъ. У Ботакудовъ Бразиліи, какъ и у Дакота, при убійствъ охотникомъ крупнаго звъря, въ томъ числъ буйволовъ, каждый изъ членовъ племени въ равной степени

призывается къ потребленію въ пищу его мяса 1).

Итакъ, вопреки утвержденію, между прочимъ Бастіана, что мясо животнаго пріобрѣтается всегда индивидуальной дѣятельностью убившаго его охотника, важнѣйшій и необходимѣйшій видъ движимаго 
имущества — пища принадлежитъ совокупности членовъ племени или 
его подраздѣленія. Раздѣлъ охотничьей добычи между отдѣльными 
семьями встрѣчается лишь у народовъ, стоящихъ на несравненно 
высшей ступени общественнаго развитія. Такъ, напримѣръ, мы находимъ его у племени Ніамніамъ, у котораго существуетъ уже сильная 
власть старѣйшинъ и имѣется цѣлый штатъ чиновниковъ, — явное 
доказательство тому, что условія ихъ жизни не могутъ быть признаны первобытными <sup>2</sup>).

Даже впоследстви, когда на смену зверинаго промысла, или върнъе въ дополнение къ нему, являются разведение скота и первые зачатки земледълія, отъ начальнаго коммунизма въ дълъ потребленія сохраняются, съ одной стороны, общія трапезы, во время праздниковъ и поминокъ, собирающихъ неръдко всъхъ членовъ одного племени, или его подраздъленія, и длящихся нъсколько дней подъ-рядъ, а съ другой, — право нуждающихся семей прибъгать къ посильной помощи достаточныхъ сосъдей. Объ этомъ правъ, очевидно, не формулированномъ въ законъ, но поддерживаемомъ обычаемъ, говоритъ намъ Бэнкрофтъ въ своемъ повъствованіи о Нуткасахъ. Пища не считается ими общею собственностью, -- говорить американскій историкъ-этнографъ, — но это не мѣшаетъ отдѣльнымъ членамъ племени брать нужное имъ для потребленія изъ запаса достаточныхъ сосъдей. Такіе же порядки держались и въ древнемъ Перу. Американскій историкъ Прескотъ говоритъ объ общепризнанномъ обязательствъ ссужать недостаточныхъ и обремененныхъ семьею сосъдей

<sup>1)</sup> Reise nach Brasilien in den Jahren 1815—1817 принца Максимиліана Вицъ-Нейвидскаго. См. мое "Общипное землевладёніе" стр. 29.

<sup>2)</sup> Ковалевскій. "Общинное землевладѣніе", стр. 29, примѣчаніе 3-е.

всёмъ необходимымъ для существованія <sup>1</sup>). О періодически повторяющихся или случайно наступающихъ общихъ трапезахъ, съ которыми, по всей вёроятности, надо поставить въ связь и тё, введеніе которыхъ приписывается въ Спартё Ликургу, сплошь и рядомъ пов'єствуютъ путешественники, прожившіе н'ікоторое время въ средів народовъ пастушескихъ. У Зибера приведенъ рядъ фактовъ, доказывающихъ, что при закланіи быка обыкновенно созывается все сос'ёдство и собравшіеся остаются вм'єсті, пока ничего не останется отъ тёла убитаго животнаго <sup>2</sup>). Въ моихъ перегринаціяхъ по горамъ Кавказа, мніт пришлось встрітить аналогичные порядки. У Сванетовъ, какъ я лично могъ уб'ёдиться въ этомъ, на поминки созываются жители отдаленныхъ даже селеній.

Тъ́ же показанія вы найдете и въ той записи мъ́стныхъ распорядковъ, какая сдѣлана была недавно однимъ мъ́стнымъ священникомъ и отпечатана въ "Сборникъ́ матеріаловъ для описанія мъ́стностей и племенъ Кавказа". Весь томъ посвященъ Сванетамъ.

## § 2

У охотничьихъ народовъ, недвижимая собственность всегда составляетъ общее достояніе, но при этомъ приходится различать, имъются ли въ племени извъстныя подраздъленія или нътъ.

Эти подраздѣленія носять обыкновенно характерь тотемическихъ группъ и поэтому только въ широкомъ смыслѣ могуть быть названы родами. Тамъ, гдѣ такія подраздѣленія на-лицо, тамъ обыкновенно площадь, занятая всѣмъ племенемъ, раздѣлена на районы, границы которыхъ не указаны знаками, но хорошо извѣстны членамъ отдѣльныхъ родовъ или тотемовъ, которые охраняютъ ихъ отъ вторженія сосѣдей. Легко усмотрѣть изъ сказаннаго, что въ этомъ отношеніи звѣроловы имѣютъ приблизительно то же отношеніе къ занимаемой ими площади, что стада млекопитающихъ и стаи птицъ; вѣдь и послѣднія соблюдаютъ извѣстныя границы въ воихъ поискахъ за добычей. Факты, свидѣтельствующіе о принад-

<sup>1)</sup> Исторія завоеванія Перу, т. І, стр. 53.—Ковалевскій, стр. 31.

<sup>2)</sup> Такъ о Готтентотахъ, пастушескомъ племени Африки, мы читаемъ, что когда отдёльное лицо убъетъ быка или овцу, то убитое животное служитъ предметомъ общаго пира, и лицо, которому опо принадлежало, имѣетъ такъ же мало пищи у себя на слъдующій день, какъ и любой изъ его сосъдей. Такіе же обычаи—прибавляетъ Зиберъ—держатся у Кафровъ и Бушменовъ (стр. 186).

лежности въ общую собственность тёхъ лёсовъ и пустошей, среди которыхъ бродятъ первобытные звёроловы, не выходя изъ района отдёльныхъ родовъ и тотемовъ, такъ многочисленны, что для меня представляется трудность только въ выборё примёровъ. Поэтому на ближайшія выдержки слёдуетъ смотрёть лишь какъ на иллюстрацію немногими данными общераспространеннаго явленія. Характеризуя, на основаніи непосредственнаго знакомства съ бытомъ Ирокезцовъ и другихъ краснокожихъ племенъ, имущественныя отношенія наиболёе отсталыхъ дикарей, Морганъ говоритъ, что земли у нихъ составляютъ предметъ общаго обладанія, и одни только жилища принадлежатъ совмёстно семьямъ, ихъ занимающимъ 1).

Въ томъ образцовомъ описаніи обычнаго права Омага, какимъ мы обязаны этнологическому бюро Смисоньевскаго Института въ Вашингтонъ и этнографу Дорсэ, о земельныхъ порядкахъ этихъ краснокожихъ имъются слъдующія подробности. Каждое племя считало извъстную территорію себъ принадлежащей, но объ отчужденіи ея никто никогда не слышаль. Въ предълахъ племени отдёльные роды владёли опредёленной площадью племенной земли. Каждый глава семьи имъль владъльческія права по отношенію къ участку или участкамъ, воздълываемымъ членами его очага. Пока продолжалась такая обработка, его владельческія права признавались встмъ племенемъ. Семейный стартишина могъ также обратиться къ заимкъ новаго участка, но только въ предълахъ никъмъ не присвоенныхъ ранъе земель. Права отчужденія семейный начальникъ не имълъ, ни по отношению къ старымъ, ни по отношению къ новымъ заимкамъ. Встрвчаются только случаи обмвна участковъ между членами одного и того же племени 2).

О Меланезійцахъ можно приблизительно сказать то же. Довольно подробно ихъ имущественныя отношенія описаны Кодрингтономъ; я думаю, что простой выдержки изъ IV-ой главы его книги будеть достаточно для ознакомленія съ тѣмъ архаическимъ коммунизмомъ, который доселѣ продолжаетъ держаться въ ихъ средѣ по отношенію къ охотничьимъ уловамъ. Пустошь и лѣсъ—пишетъ Кодрингтонъ— не составляютъ предмета частной собственности; насколько мнѣ извѣстно, туземцы не устанавливаютъ даже опредѣленныхъ границъ, которыя бы пріурочивали опредѣленную площадь къ тому или дру-

гому селенію или группъ селеній (стр. 59 и 60).

1) "Первобытное общество", стр. 528.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Omaha Sociology. Smithonian Institute, Publications of the Bureau of Ethnology T. III.

Эти показанія находять прямое подтвержденіе въ недавней анкеть, произведенной на Маршаловыхъ Островахъ и результаты которой отпечатаны въ упомянутомъ уже мною сборникъ Штейнмеца. Ни отдъльный человъкъ, ни цълая семья, ни даже родъ, не могутъ считаться собственниками земли, — читаемъ мы въ сборникъ, — она составляеть или общую собственность, какъ слъдуеть и изъ показаній, сдъланныхъ корреспондентомъ Kohler'a, или собственность племенного старъйшины, по свъдъніямъ, сообщаемымъ Зенфтомъ, въ отвътъ на запросы, посланные ему берлинскимъ обществомъ сравнительнаго правовъдънія. Эти факты отнюдь не противоръчать другь другу, а только показывають, что здёсь, какъ и повсюду, развитие власти племенного старъйшины сказывается въ попыткахъ наложить руку на племенную собственность 1). На островахъ Бисмарковаго архипелага, лежащихъ неподалеку отъ Соломоновыхъ, эти захваты еще не успъли повесть къ упроченію того взгляда, что собственникомъ земли является старъйшина; поэтому тамъ "каждый туземецъ имъетъ право на землю". Она считается общимъ достояніемъ села, а то и цълаго округа; трава, лъсъ и дичь принадлежать послъднему, вода жеселенію; охота на опоссума производится совм'єстно жителями не только селенія, но и округа; а добыча идеть на устройство совм'єстных в пиршествъ. И рыбная ловля производится сообща обывателями села и цълаго округа, а ея продукты поступають въ общее пользование 2). Ни о какой также частной собственности на землю не можетъ быть ръчи у бродячихъ негритосовъ Австраліи, — обстоятельство, благодаря которому въ описаніяхъ ихъ быта обыкновенно отсутствують указанія на имущественныя отношенія, за исключеніемъ простого упоминанія о томъ, что нікоторыя каменоломни, изъ которыхъ получается хорошій матеріаль для каменныхь топоровь, ревниво охраняются, какъ общее достояніе, членами тотемистическаго рода (порядки эти держатся въ колоніи Викторія). У Курнаи, описанныхъ Гауитомъ, нъкоторыя однохарактерныя группы также обнаруживаютъ притязаніе на исключительное обладаніе яйцами, которыя страусы кладуть въ ихъ мъстности 3).

Ссылаясь на Лёббока, показанія котораго не нашли подтвержденія у м'єстныхъ этнографовъ, Даргунъ, въ стать о происхо-

<sup>1)</sup> Cm. Rechtsverhältnisse von eingeborenen Völkern von Afrika und Ozeanien, crp. 452.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., crp. 422.

<sup>3)</sup> См. Камиларои и Курнаи Файзена и Гауита, стр. 232 прим. 2, и Спенсера и Гиллена, стр. 590, примъч.

жденіи собственности, отпечатанной имъ въ "Журналъ сравнительнаго правовъдънія", издаваемомъ въ Берлинъ Колеромъ (1884 г. т. У), одно время утверждаль, что у австралійцевь каждый индивидъ мужского пола владветъ своимъ опредвленнымъ участкомъ земли, служащимъ ему и для охоты, и для собиранія дико растущихъ кореньевъ, а также насъкомыхъ. Безъ разръшенія собственника никто въ предвлахъ такого участка не въ правв ни рубить деревьевъ, ни зажигать огня, ни брать воды, или охотиться за кенгуру или опоссумомъ. Нарушителю такого запрета грозитъ смерть <sup>1</sup>). Если такіе районы для охоты и встръчаются между австралійцами, то они носять характерь не личной, а общей собственности; они существують въ интересахъ тъхъ группъ, правда не особенно многочисленныхъ-въ 16-20 человъкъ, которыя бродятъ совмъстно, не выходя изъ извъстныхъ предъловъ, ими ревниво охраняемыхъ 2). Мы имъемъ здъсь дъло не съ частной собственностью, а съ совивстнымъ владениемъ. Однохарактерные порядки встръчаемъ мы и на островахъ Фиджи, въ томъ описаніи, какое даеть имъ миссіонеръ Файзонъ, такъ много послужившій интересамъ Океанической этнографіи. Мы читаемъ въ мемуаръ, отпечатанномъ имъ въ Журналѣ Антропологическаго Общества въ Лондонѣ (февраль, 1881 г.): "Землею владаеть все племя; право собственности принадлежить всёмъ совершеннолётнимъ его членамъ. Лёсная илощадь состоить въ общемъ обладаніи. Что же касается до усадебной земли и нахотной, то она въ раздълъ. Лицо, владъющее ею, держить ее отъ имени того очага, къ которому самъ принадлежитъ, а очагъотъ имени рода; родъ же-отъ имени племени; племя же-отъ имени всего народа (community); народъ же держитъ ее для потомства; живущія покольнія имьють только право пользованія и не могуть отчуждать земли. Правда, старъйшины не разъ нарушають это правило, но всегда крайне несправедливо (т.-е. вопреки обычаю)". Въ Новой Зеландіи, по показаніямъ Трегера и Томсона, земля въ прошломъ составляла общее достояние всего племени; но въ пре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лёббокъ ссылается на свидътельства Эра и Гре. Nibör въ своемъ сочинении о рабствъ, какъ индустріальной системъ, справедливо высказываетъ сомнъніе въ точности изображенія Эромъ имущественныхъ порядковъ въ Австраліи.

<sup>2)</sup> Годкинъ приводитъ письмо д-ра Ланга, изъ Южнаго Валлиса, въ которомъ буквально говорится: "каждый родъ имъетъ свой собственный округъ, границы котораго хорошо извъстны; внутри ихъ живущія дикія животныя считаются собственностью рода". (Смотри Зиберъ, стр. 226).

дълахъ этой племенной собственности каждый воинъ имълъ право владъть извъстнымъ участкомъ. Онъ не могъ разстаться съ нимъ путемъ продажи или даренія, такъ какъ участокъ не быль его достояніемъ; но онъ имъль на него большія права, чъмъ остальные члены племени. Къ этому свидътельству Трегера Томсонъ прибавляеть, что такая заимка въ предълахъ племенной земли могла быть произведена не однимъ собственникомъ, а всякимъ свободнымъ человъкомъ, мужского или женскаго пола. Достаточно было возделать участокъ, прежде занятый лесомъ, чтобы пріобресть право владъть имъ. Въ предълахъ такой расчищенной площади люди посторонніе не могли ничего сажать или съять безъ разръшенія владъльца. Послъдній передаваль выкорчеванный имъ участокъ своему потомству 1). На другихъ островахъ Полинезіи, на которыхъ старъйшинамъ и дворянству удалось наложить руку на собственность племенъ и родовъ, — порядки въ родъ только-что описанныхъ болъе или менъе исчезли. На одномъ лишь островъ Ротума, въ томъ описаніи, какое даеть его земельнымъ отношеніямъ Гардинеръ, въ мемуарахъ Антропологическаго Института въ Лондонъ, т. XXVII, мы встръчаемъ еще слъды если не родовой, то нераздъльно-семейной собственности. Въ прежнія времена— пишетъ Гардинеръ— никакой частной собственности не существовало на Ротума. Вся земля сосредоточивалась въ рукахъ такъ называемыхъ haag, т.-е. поясняетъ онъ-большихъ семейныхъ группъ и ихъ главъ, именуемыхъ риуг. Земли, которыхъ семейная община не въ состояніи была обработать, охотно уступались такой же сосъдней группъ, подъ условіемъ платежа ничтожной ренты первыми собранными плодами (стр. 483 — 485).

О порядкахъ имущественнаго общенія, какого придерживаются туземцы внутренней Африки, мы получили недавно весьма обстоятельныя свѣдѣнія со сторовы лицъ, пребывающихъ въ ихъ средѣ и поэтому поставленныхъ въ условія, не позволяющія сомнѣваться въ точности ихъ сообщеній. Эти данныя, отпечатанныя Штейнмецомъ, бросаютъ гораздо больше свѣта на дѣйствительную природу отношеній туземцевъ къ землѣ, нежели извѣстное сочиненіе Поста объ Африканской Юриспруденціи. Вотъ почему мы и предпочтемъ ограничить наши выдержки этими почти оффиціальными отчетами. У Баквили вся невоздѣланная земля считается общей собственностью

<sup>1)</sup> Tregear, стр. 106. The Maoris of New-Zealand. Журналь Антропологическаго Института въ Лондонф, т. XIX, 1890 г. Thomson. New-Zealand, т. I, стр. 96 и 97. Объ выдержки встръчаются у Нибора, стр. 322.

сель и принадлежить всемь въ совокупности: трава, лесь, дичь, вода состоять въ общемъ обладании. Охотникъ дълится своей добычей со всёми поселянами одной съ нимъ деревни. Тъ же данныя можно найти въ извъстномъ сочинении Колера, озаглавленномъ "Негритянское право". Въ глазахъ берлинскаго профессора принадлежность земель селеніямь и совм'ястное пользованіе л'ясомъ, лугами и водою, составляють общее явленіе среди всѣхъ негровъ. Никакая семья не имъетъ частной собственности на землю, а только временно владъетъ ею; никакихъ пограничныхъ знаковъ не существуеть. Изъ этого сельскаго коммунизма исключение составляеть только право частнаго владенія на кемъ-либо посаженныя фруктовыя деревья, которыя настолько считаются связанными съ личностью, что въ нъкоторыхъ обществахъ краснокожихъ подлежатъ истребленію вивств съ прочимъ движимымъ имуществомъ покойника. Многіе народцы Коста Рика находятся въ этихъ условіяхъ; они рубятъ фруктовыя деревья, посаженныя покойникомъ, истребляя одновре-менно его оружіе, одежду и украшенія <sup>1</sup>). Баквини или Баквили, о которыхъ только-что приведены были мною свидътельства мъстнаго чиновника, живуть въ Камерунъ; а въ Батангъ, на берегу Океана, пребывають илемена Банаковъ и Бапуку, о юридическихъ отношеніяхъ которыхъ также имінотся подробныя свіндінія въ сборникъ Штейнмеца. И о нихъ мы узнаемъ, какъ о владъющихъ совмъстно лъсомъ, водою и лугами. Вся некультивированная площадь составляеть общее владъніе родовь, округовь и всего вообще народа. Это общее владъніе не устраняетъ возможности аппропріаціи отдъльными семьями свободныхъ участковъ подъ усадьбы и сады. Какъ король, такъ и сельскій начальникъ, не пользуются въ этомъ отношеніи преимущественными правами. Обладание усадебною землею и садомъ длится до тъхъ поръ, пока продолжается фактическая обработка; оставленный участокъ можетъ быть занятъ новымъ поселенцемъ, но отъ короля въ этомъ случав необходимо получить особое разръшеніе. О покупкъ земель туземцами нътъ ръчи, а только о простомъ ихъ занятіи. Разъ покинутые участки становятся снова общей собственностью <sup>2</sup>). Эти порядки настолько могутъ считаться общераспространенными среди туземцевъ внутренней Африки, что мы находимъ ихъ и у племенъ, уже перешедшихъ къ земледълію и жи-

<sup>1)</sup> См. мой очеркъ "Происхождение и развитие семьи и собственности", 2) Шгейнмець, стр. 53 и 54.

вущихъ даже преимущественно послъднимъ. Въ такихъ условіяхъ находятся племена по верхнему теченію Нигера и по Гамбіи; они признають надъ собою власть наслъдственнаго короля Санъ-санъдингъ. Въ отчетъ объ ихъ юридическомъ бытъ, написанномъ мъстнымъ уроженцемъ Фамамадемба, мы читаемъ буквально слъдующее: "Каждый житель села владъетъ обработанной имъ землей; невоздъланные же участки считаются принадлежащими всему государству или королю. Луга, лъсъ, пустошь и воды, принадлежать къ числу государственныхъ доменовъ, т.-е. составляютъ предметъ обладанія всего народа; охота и уловъ рыбы свободны. Но расположенныя въ окрестностяхъ селеній запруды принадлежать этимъ селамъ, а ловля рыбы производится совмъстно только ихъ поселянами. Обладаніе воздъланными участками продолжается, пока длится обработка; согласіе на занятіе земли подъ посъвъ даетъ король, или дъйствую-щій его именемъ сельскій старъйшина" 1). Въ Суданъ въ средъ такъ-называемыхъ Сароколезовъ еще удержался обычай переносить поселенія изъ одной м'єстности въ другую, разъ посл'ядуеть истощеніе почвы. Земля считается принадлежащей всьмъ селеніямъ; путемъ соглашенія между ними установляются изв'єстныя границы; въ предълахъ этихъ границъ каждый въ правъ охотиться. Но охотникъ обязанъ уступить часть своей добычи старъйшинъ. При основаніи селенія корчеваніе производится совм'єстно, но очищенная общимъ трудомъ площадь д'єлится зат'ємъ между жителями. Каждый въ прав'є обработывать свою часть, какъ вздумаетъ. Разр'єшеніе на занятіе оставленных участковъ даеть старъйшина или король; ръдко когда участокъ, разъ сдълавшійся частнымъ владъніемъ, становится снова общей собственностью; по всей въроятности, потому, что, при неоставленіи насл'єдниковъ, выморочное имущество поступаетъ къ старъйшинъ. Весьма часто земля обработывается, подъ условіемъ общей впряги, нѣсколькими соединившимися владѣль-цами; одинъ ставитъ рабочій скотъ, другой—сѣмя, третій—рабочія руки. Урожай дълится между участниками по предварительному уговору, опредъляющему часть каждаго (стр. 136 и 137).
Въ Угандъ, гдъ села постоянно переносятся съ мъста на мъсто

Въ Угандъ, гдъ села постоянно переносятся съ мъста на мъсто и власть старъйшины въ отдъльныхъ округахъ получила широкое развитіе, земля можеть считаться общей собственностью жителей селенія лишь настолько, — пишетъ миссіонеръ Беллерле, въ отвътъ на вопросы, посланные ему обществомъ сравнительнаго законовъдъ-

<sup>1)</sup> Стр. 90 и 91.

нія въ Берлинъ, поскольку никто не имъетъ права устроить села, развесть сада, срубить льса иначе, какъ съ согласія старъйшины. Трава, льсъ, дичь, вода, состоятъ въ общемъ обладаніи; каждый въ правъ охотиться свободно. Кто застрълитъ слона, тому принадлежать оба его клыка, но только въ томъ случаъ, если онъ гнался за нимъ, пока слонъ не палъ на землю; въ противномъ же случаъ, если тъло слона найдено будетъ нъсколько дней спустя послъ раненія его охотникомъ, клыки принадлежатъ старъйшинъ (стр. 216).

О Вашамбала миссіонеръ Генрихъ Лангъ сообщаетъ, что вся невоздѣланная почва считается общимъ достояніемъ племени; вся же обработанная состоитъ въ частномъ владѣніи, при чемъ на старѣйшину падаетъ обязанность надѣлить каждаго изъ своихъ подданныхъ количествомъ земли, достаточнымъ для жизни. Эти обработанные участки отчуждаемы и переходятъ по наслѣдству. Трава, лѣсъ, вода, считаются общимъ достояніемъ; отъ продуктовъ охоты извѣстная часть удѣляется старѣйшинъ. Рыбный уловъ свободенъ, но звѣрь, попавшій въ частныя западни, или рыба, пойманная въ частныя запруды, принадлежатъ собственнику этихъ западней и этихъ запрудъ (стр. 262 и 263). У одного восточнаго племени, у Ванокомо, мы находимъ приблизительно тѣ же порядки: селенія переходятъ съ мѣста на мѣсто; трава, лѣсъ, дичь, вода, въ общемъ обладаніи; каждый членъ племени имѣетъ право на занятіе участка подъ обработку и этотъ участокъ переходитъ по наслѣдству (стр. 293).

У Овахереро Южной Африки вся земля считается собственностью народа, но тоть, кто займеть опредъленный участокь подъ усадьбу или садъ, а также присвоить себв извъстныя воды, признается ихъ собственникомъ, до тъхъ поръ, пока продолжаеть ими пользоваться. Покинеть онъ свое мъстожительство, его присвоеніе становится снова общей собственностью и если впослъдствіи участокъ занять будеть новымъ пришельцемъ, — послъдній становится такимъ же собственникомъ, какимъ былъ первый колонистъ (стр. 310). У Койкоинъ, или Наманъ, которые вмъстъ съ Бушменами принадлежать къ числу первыхъ насельниковъ Капской Области, земля считается общимъ владъніемъ рода, вмъстъ съ травой, дичью и водою; о частной заимкъ не заходитъ ръчи, если не говорить о колодцахъ. Вырытіе ихъ даетъ право на исключительное обладаніе (стр. 325). У Ондонга, въ нъмецкихъ владъніяхъ Южной Африки, власть племенныхъ старъйшинъ настолько усилилась, что они почитаются собственниками земли и даютъ право на занятіе участковъ ея подъ обработку.

Трава и лѣсъ признаются общимъ имуществомъ рода. Охота и уловъ свободны, но старѣйшины предъявляютъ исключительное право на слоновъ и на рыбу, содержимую въ устроенныхъ ими запрудахъ. Притязанія старѣйшины на впервые поднятую новь не даютъ возможности установленія на нея частной собственности (стр. 343 и 344). Амалуби Капской области держатся, повидимому, однохарактерныхъ порядковъ. Частной собственности, — пишетъ мѣстный миссіонеръ Марксъ, — не существуетъ, но это, очевидно, надо понимать только въ томъ смыслѣ, что право на занятіе участковъ подъ обработку дается правителемъ. Поднятая новь не подлежитъ продажѣ и отчужденію. Разъ прекратилась обработка, земля становится снова общимъ достояніемъ и поступаетъ въ распоряженіе правителя; выпасы подлежатъ общему пользованію родовъ (стр. 358, 359).

И на Малайскомъ архипелагъ можно указать на широкое распространеніе еще въ наши дни неразд'яльной собственности, родовой и общинно-семейной. Даяки Борнео, по словамъ Ло (Low), при занятіи новой площади подъ обработку, предоставляють каждой семь опредълить извъстными внъшними знаками границы того участка, который она желаеть воздълать. Въ силу стародавняго обычая, корчеваніе ліса и поднятіє нови установляють право на землю; въ виду сильнаго запроса, представленнаго на нее за послъднее время, — думаетъ Ло — введено новое правило, по которому владълецъ, прежде будто бы свободно отчуждавшій выкорчеванный имъ участокъ, въ настоящее время лишается всякаго права на него вмъстъ съ прекращеніемъ фактической обработки. (Мемуары Антропологическаго Института въ Лондонъ, Low's Natives of Borneo, ч. II, стр. 22 и 23). На Суматръ, "сути"—т.-е. родъ—признаетъ себя собственникомъ всъхъ земель, занятыхъ его членами, такъ что, — пишетъ, придерживаясь Вайса и Вилькена, итальянецъ Мазарелла, — и частныя лица, и отдъльныя семьи, только пользуются землями, принадлежащими роду. Лъсная площадь, пастбища и пустошь, въ окрестностяхъ селеній, не могуть быть подвергнуты обра-боткъ, безъ разръшенія родового старъйшины. Только далекіе отъ села участки корчуются по выбору; лица, впервые поднявшія участки такой нови, становятся собственниками и передають ихъ по наслъдству. Но если та или иная семья вымреть, ея земли снова поступаютъ къ роду, который въ правъ распорядиться ими, какъ вздумаетъ 1).

<sup>1)</sup> Studi di Etnologia juridica. Катанія, 1903 г., стр. 54 и 55.

Что доказывають всв только что приведенные мною факты, какъ не то, что 1) начиная съ охотничьихъ племенъ, и переходя къ тъмъ, у которыхъ появились уже пастушество и земледъліе, земля первоначально принадлежить въ нераздъльности племени и составляющимъ его тотемистическимъ группамъ, или родамъ; 2) изъ этой племенной и родовой собственности производятся заимки-гдъ нераздъльными семьями, подобными великорусской большой семьв, или славянской задругь, а гдъ и малыми семьями, состоящими изъ жены, ея ближайшихъ родственниковъ и поселеннаго съ ними мужа. 3) Эти заимки не могуть считаться собственностью; онъ состоять въ одномъ наслъдственномъ пользованіи, — пользованіи, необходимо связанномъ съ обработкой и прекращающемся вмѣстѣ съ нею. Права отчужденія заимщики не им'єють. 4) Тамъ, гді успівла развиться власть племенныхъ старъйшинъ, послъдніе обнаруживають притязанія на всв земли своихъ подданныхъ, не исключая племенныхъ и родовыхъ, а отсюда то послъдствіе, что заимки не производятся иначе, какъ съ ихъ въдома и согласія. 5) Предметомъ аппропріаціи, наряду съ воздълываемой землей, является также земля усадебная: она можетъ принадлежать нераздъльно членамъ одной или нъсколькихъ семей, живущихъ совмъстно, и неръдко, хотя и не всегда, ведущихъ хозяйство сообща. 6) Вся невоздъланная площадь продол-жаетъ оставаться въ общемъ обладаніи отдъльныхъ тотемистическихъ группъ или родовъ, имъющихъ свои опредъленные районы въ племенной землъ.

Всьмъ этимъ выводамъ противоръчатъ утвержденія Даргуна, что общинная собственность не можетъ считаться первоначальной, а только переходной формой къ современнымъ порядкамъ недвижимаго владънія, и что принципъ частной собственности характеризуетъ собою періодъ зарожденія у охотничьяго народа земледъльческой культуры 1). Даргунъ опираетъ свое положеніе на фактахъ изъ жизни племенъ Южной Америки, у которыхъ счетъ родства по матери уже уступилъ мъсто счету его по отцу — черта, очевидно, не говорящая объ ихъ первобытности. Доказывая существованіе у нихъ частной собственности на землю, австрійскій этнографъ вступаетъ въ ръшительное противоръчіе съ обстоятельнымъ свидътельствомъ фонъ-Марціуса о краснокожихъ Бразиліи. Я имълъ случай приводить это свидътельство въ моемъ сочиненіи "Объ общинномъ

<sup>1)</sup> Dargun въ Zeitschrift für die vergleichende Rechtswissenshaft, т. V 1884 г., стр. 3 и 16.

землевладении и причинахъ его разложения"; мнв остается только настаивать по-прежнему на томъ, что въ свидътельствъ Марціуса весьма отчетливо указано на принадлежность всёхъ невоздёланныхъ земель не частнымъ лицамъ, или малымъ семьямъ, а совокупности ихъ, входящей въ составъ тотемистическихъ группъ или родовъ. Въ предълахъ родовыхъ районовъ заимки производятся, по его словамъ, не отдъльными семьями, а большимъ или меньшимъ числомъ ихъ, подвергшихъ земельную площадь корчеванію 1). Даргунъ рѣшается сказать, что въ этомъ утверждении надо видъть несомивниую ошибку. Мы не имъемъ, — говорить онъ, — основанія толковать о семейной собственности въ примъненіи къ краснокожимъ Бразиліи. такъ какъ у нихъ глава семьи распоряжается землею по произволу. Только тамъ можетъ идти ръчь о совмъстной собственности, гдъ нъсколько семей живуть подъ одной кровлей. Но и здъсь число совладъльцевъ весьма ограниченно. Къ тому же случаи такого общаго владенія нескольких соединившихся семей редки въ Бразиліи. Если, — прибавляеть Даргунь, — им'ять въ виду, что у краснокожихъ Центральной Америки, какъ и у тъхъ, которые живуть на крайнемъ ея съверъ, даже при жизни общимъ очагомъ,отдёльныя семьи обрабатывають каждая свой участокъ, то можно по аналогіи допустить, что ті же порядки встрівчаются и среди туземцевъ Бразиліи 2). Всв эти соображенія, по-моему, нимало не опровергаютъ того факта, что въ описанныхъ Марціусомъ мъстностяхъ, 1) заимки происходятъ въ предълахъ родовыхъ нераздъльныхъ владеній, 2) что заимщиками являются, на-ряду съ малыми семьями, и большія, или семейныя общины, ведущія эксплуатацію сообща. Ссылки на порядки, какихъ придерживаются краснокожіе Центральной Америки, или ея отдаленнаго Сфвера, очевидно, сами по себъ, ничего не говорять противъ категорическаго утвержденія Марціуса, что въ Бразиліи заимочное хозяйство — хозяйство соединенныхъ очаговъ, или разросшихся семей.

Если Даргунъ считаетъ возможнымъ отрицать за фактами, собранными фонъ-Марціусомъ, всякое значеніе, въ смыслѣ признанія ими за племенами и родами права нераздѣльнаго владѣнія почвой, то дѣлаетъ онъ это на основаніи слѣдующихъ соображеній, весьма понятныхъ въ устахъ юриста-догматика, имѣющаго дѣло съ весьма выработаннымъ и логически согласованнымъ законодательствомъ, но

¹) Von dem Rechtszustande der Ureinwonern Brasilien's, crp. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Даргунъ, стр. 23.

лишенныхъ, по моему мнънію, всякаго значенія въ устахъ культуръисторика, анализирующаго только что зарождающеся институты вещнаго права. Фонъ-Марціусъ, на стр. 81, пишеть буквально слъдующее: "Индвецъ представляеть себв право собственности цвлаго рода на землю, какъ нъчто недълимое, не принадлежащее никому отдъльными участками. Поэтому онъ не позволить члену сосъдняго рода поселиться на земль, иначе, какъ изъ страха. Такое представление о почвъ, какъ о принадлежащей роду, имъетъ своимъ источникомъ необходимость пріуроченія къ родовой группъ цълыхъ районовъ для охоты. Правда, бывають случаи, когда эти районы выходять и за границы занятаго родомъ пространства. Въ предълахъ родовой собственности, право частнаго пользованія (Марціусъ употребляеть неудачно терминъ Nutzbares Eigenthum, которое было бы удобнъе замънить терминомъ Nutznissung) пріобрътается путемъ завладвнія никвмъ не занятаго, или ранве оставленнаго участка" 1). Даргунъ признаетъ неясность въ только-что приведенномъ заявленіи. Нельзя-пишеть онъ-понять, какимъ образомъ частный человъкъ считаетъ извъстный участокъ одновременно и своимъ, и родовымъ, не становясь въ то же время въ положение лица, которое держить землю на зависимомъ отношении отъ другого. Между тымь самь Марціусь справедливо указаль, что частная заимка въ предълахъ родовыхъ земель не можетъ быть подводима ни подъ понятіе лена, ни подъ понятіе насл'ядственной аренды 2). Другое возражение Даргуна состоить въ следующемъ. Такъ какъ родъ не вступается въ частное владение своихъ членовъ, то нельзя считать последнихъ участниками въ этомъ владеніи. Ведь ихъ согласія не требуется ни для пріобретенія такого частнаго владенія, ни для его прекращенія 3). Третье возраженіе состоить въ томъ, что у наиболье отсталых в племенъ, какъ, напримъръ, у Австралійцевъ и Indiosbravos, у которыхъ этнографы нашли то же соотношение между родовой собственностью и частной заимкой, о какомъ шла ръчь у Марціуса, родъ уже потому не можетъ считаться собственникомъ приписываемаго ему района, что у него не имъется даже органа для выраженія общей воли; а никакая собственность не мыслима тамъ, гдъ отсутствуетъ элементъ сознательнаго желанія обладать извъстнымъ предметомъ. Всъ только-что приведенныя соображенія

<sup>1)</sup> Стр. 81 и 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Даргунъ, стр. 53.

<sup>3)</sup> Crp. 54-ibid.

имъли бы свой смыслъ и значеніе, если бы дѣло шло о строго выработанныхъ юридическихъ институтахъ, а не о зарождающихся только правовыхъ отношеніяхъ, хотя и противоръчивыхъ, но не успъвшихъ еще вступить въ столкновение другъ съ другомъ. Я представляю себъ возникновение только что описанныхъ порядковъ слъдующимъ образомъ: они разновременны по своему происхожденію. Племя, жившее на первыхъ порахъ исключительно охотой и потому не нуждавшееся въ спеціализаціи правъ частныхъ лицъ на тъ, а не иные участки, развиваеть въ своей средъ зачатки сельскохозяйственной культуры. Занятой имъ земли такъ много, что частныя заимки нисколько не стёсняють охотниковъ въ ихъ одинокихъ или совмъстныхъ навздахъ. Къ тому же, при отсутствии оградъ и межевыхъ знаковъ, на что сплошь и рядомъ указываютъ путешественники, названныя племена не встръчають тъхъ препятствій въ погонъ за дичью, какія ставять имъ въ культурныхъ странахъ заборы и овраги. Въдь по уборкъ жатвы, воздъланный участокъ снова поступаетъ въ общее пользование, а при переложномъ хозяйствъ, распространенномъ въ средъ дикарей, обработка постоянно переносится съ мъста на мъсто. При такихъ условіяхъ немудрено, если родъ не принимаетъ никакихъ мъръ, стъсняющихъ частную заимку, хотя въ правилъ предоставлять оставленные заимщикомъ участки въ руки новыхъ колонистовъ можно видъть уже зародышъ такихъ нормъ. Число ихъ пріумножится современемъ, когда съ ростомъ населенія, необходимо весьма медленнымъ у народовъ, живущихъ первобытными промыслами, но необходимо ускоряющимся съ успъхами земледёлія, произойдеть коллизія между притязаніями частныхъ заимщиковъ и интересами всего охотничьяго рода. Тогда неизбъжно возникнуть обычаи, въ родъ тъхъ, которые передаются нашими юридическими поговорками, гласящими: частное владение простирается на ту площадь, "гдъ топоръ и соха ходили", т.-е. въ предълахъ старой корчевки, границы которой не могутъ быть расширены произвольно. Только тогда зародятся нормы, предписывающія, что на производство новыхъ корчевокъ, необходимо согласіе всего рода, или родовыхъ старшинъ, или смънившихъ ихъ во власти избираемыхъ, а позднъе и наслъдственныхъ племенныхъ старъйшинъ.

И въ средъ пастушескихъ племенъ, по мъръ роста населенія и связанной съ нимъ расширенной эксплуатаціи пастбищъ, возникаютъ также столкновенія родовыхъ интересовъ съ интересами отдъльныхъ семей и индивидовъ, а соотвътственно зарождаются такія же обычныя нормы къ урегулированію интересовъ и правъ

объихъ сторонъ, свидътелями которыхъ мы являемся у народовъ охотничьихъ. Въдь правило о томъ, что каждый дворъ можетъ высылать на общее пастбище только скотъ, проведшій зиму на подножномъ корму, правило, доселъ встръчающееся въ тъхъ селахъ Швейцаріи, въ которыхъ сохранились, подъ именемъ "альмендъ и альпъ", нераздъльныя земли одного села или совокупности нъсколькихъ селеній, — очевидно, отвъчаетъ такому запросу на примирение интересовъ всего сообщества съ интересами отдъльныхъ дворовъ. А вмъшательство всъхъ участниковъ нераздъльнаго владънія въ опредъленіе числа головъ крупнаго и мелкаго скота, которыя каждый дворъ въ правъ будеть выслать на общее пастбище, является въ свою очередь проявленіемъ того контроля, какой родъ и смънившая его современемъ сельская община позволяють себъ по отношенію къ частнымъ пользователямъ, принадлежащимъ къ ихъ

COCTABV.

Самымъ прочнымъ основаніемъ къ признанію охотничьихъ и пастушескихъ районовъ отдъльныхъ родовъ не "ничьей землею", а общимъ владъніемъ, - является фактъ защиты этихъ районовъ родами отъ всякаго вторженія извить. Самъ Даргунъ поставленъ въ необходимость признать, что такія вторженія могуть повести къ войнамъ и что поселенія чужеродцевъ не допускаются въ предълахъ родового района. Правда, встръчаются отступленія и отъ этого правила: такъ у Сіу (Siu), очевидно въ силу обилія улововъ, члены чужихъ родовъ не встръчаютъ препятствій въ своихъ охотничьихъ набъгахъ; но разъ къ такому набъгу обратится цълый родъ, ему неизбъжно грозить война. Эти отношенія любопытны для насъ потому, что мы находимъ въ нихъ проявление того самаго принцина, въ силу которато у франковъ 1) достаточно было противодъйствія одного изъ сосъдей, или вициновъ (Vicini), чтобы воспрепятствовать поселенію новаго колониста въ пред'влахъ сельскаго міра, очевидно потому, что последствіемъ такого поселенія было бы сокращение правъ общинниковъ. Тъ мъры, какія владъющія альмендами общины принимають какъ во французской, такъ и въ нъмецкой, или итальянской Швейцаріи, противъ всъхъ новыхъ поселенцевъ Beisaszen или Hintersaszen, advenaires, manants, domiciliés и т. д., твры, состоящія въ закрытіи имъ всякаго доступа къ мірскому имуществу, вызваны тёмъ же мотивомъ. На

<sup>1)</sup> Со времени извъстнаго эдикта Хильперика, см. Салическую правду, титуль qui super alterum migraverit.

берегахъ Комскаго озера, въ долинѣ, извѣстной подъ наименованіемъ Вальсассія (Valsassia) и примыкающей къ живописному мѣстечку Белано (Belano), статутомъ XVII въка еще принимались мъры противъ поселенія чужеродцевъ иначе, какъ съ согласія всъхъ совершеннолътнихъ членовъ, всъхъ принадлежащихъ къ долинъ дворовъ. Партечинанцы Ломбардіи и средней Италіи, а также такъ называемые патриціаты Тесссина, принимали такія же мѣры защиты противъ сокращенія общинныхъ правъ своихъ членовъ со стороны новыхъ пришельцевъ. Очевидно, что подобнаго рода нормы не вызываются необходимостью въ обществахъ первобытныхъ охотниковъ и пастуховъ, что для послъднихъ интересъ увеличенія оборонительныхъ силъ племени беретъ верхъ надъ интересомъ охраны своихъ имущественныхъ правъ отъ постороннихъ вторженій. Этимъ объясняется терпимость племени Сіу къ чужеродцамъ, нарушающимъ границы ихъ охотничьихъ районовъ; но стоить этому вторженію принять формы насильственной аппропріаціи этого района сосъднимъ племенемъ — и противодъйствие принимаеть форму открытой войны. Отношенія, близкія къ только-что описаннымъ, устанавливаются и между сосъдними пастушескими племенами. Такъ, на Кавказъ, Кабардинцы допускають сосёднихъ горцевъ-татаръ къ эксплуатаціи части ихъ пастбищь, а Тушинцы спускаются въ извъстное время года со своими стадами на горныя покатости, ведущія въ Кахетинскую долину. Такіе порядки могли повесть за собою, и въ дъйствительности повели, то къ установленію изв'єстной экономической зависимости, принимавшей форму платежа горцами жителямъ низменностей натуральных ренть, то къ открытымъ столкновеніямъ, оканчивавшимся побъдой или подчинениемъ, смотря по обстоятельствамъ, тъхъ или другихъ 1). Только-что приведенныя соображенія. по всей въроятности, не удовлетворять тъхъ этнографовъ, которые. какъ, напримъръ, Штейнмецъ, продолжаютъ считать статью Даргуна о происхождении и развитии собственности на землю, -- не только послъднимъ, но и лучшимъ словомъ по этому предмету 2). Причина такой, на мой взглядъ, преувеличенной оценки лежить въ неспособ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обо всемъ этомъ можно найти не мало данныхъ какъ въ моемъ "Экономическомъ ростъ Европы", такъ и въ сочинени, озаглавленномъ "Законъ и обычай на Кавказъ".

<sup>2)</sup> Г. Штейнмець не разъ высказываеть этоть именно взглядь въ своихъ "Rechtsverhältnisse von eingeborenen Völkern in Afrika und Oceanien".

ности юриста-догматика, даже сдълавшагося этнографомъ по профессіи, сродниться съ мыслью о порядкахъ, къ которымъ не примънимы понятія собственности, одинаково какъ общей, такъ и частной. Мы, русскіе, далеко не испытываемъ тѣхъ же трудностей. Наши земскіе статистики давно познакомили насъ съ явленіями, ловольно близкими къ тъмъ, свидътелями которыхъ мы являемся у охотничьихъ и пастушескихъ племенъ стараго и новаго континента, только-что переходящихъ къ сельско-хозяйственной культурф. Такъ называемый "захватный" способъ пользованія, распространенный среди сибирскаго крестьянства и столь обстоятельно описанный г. А. Кауфманомъ, въ наши дни можетъ считаться представителемъ тъхъ порядковъ, которые подъ другими именами, напримъръ "заимочнаго владенія", распространены были въ степной полост Россін, у казаковъ Днъпра и Дона, и отчасти держатся еще теперь въ Терскомъ и Черноморскомъ казачьихъ войскахъ. Земля пріурочена къ отдъльнымъ волостямъ и селамъ, но ея такъ много, что въ предълахъ сельскаго района каждому оставлена возможность присвоенія себ'в большаго или меньшаго участка въ разм'врахъ потребности того двора, въ интересахъ котораго производится такая заимка. Обиліе земли—причина невм'яшательства общины въ такіе факты присвоенія; но достаточно прилива новыхъ поселенцевъ, чтобы обнаружить вст неудобства такихъ порядковъ, вызывающихъ вст послъдствія малоземелья; обычаемь или закономь принимаются поэтому мъры къ регулированію на будущее время права частной оккупаціи. То, что въ Россіи можеть считаться явленіемъ современности или недавняго прошлаго, тысячельтие назадъ повторялось и на пустопорожнихъ земляхъ тъхъ варварскихъ королевствъ, которыя возникли на развалинахъ Римской Имперіи. Вотъ почему такъ называемому exartum, или Neubruch, пришлось играть такую выдающуюся роль въ образованіи частной собственности на землю. Вотъ почему въ грамотахъ въ продолжение ряда столътий заходитъ рѣчь о пріобрѣтеніи тѣмъ или другимъ лицомъ владъльческихъ правъ на землю потому только, что онъ "первый оросилъ ее своимъ потомъ и поднялъ ее своей сохой" 1). Это фактическое владъне долгое время связано было съ обязательствомъ продолжать обработку; оно установлялось и прекращалось одновременно съ нею. Этимъ объясняется, почему въ законодательныхъ сводахъ браминовъ Индіи,

<sup>1)</sup> Обо всемъ этомъ подробнъе см. въ моемъ "Экономическомъ ростъ Европы" и въ моихъ "лекціяхъ по экономической исторіи".

какъ и въ магометанскомъ правъ, построенномъ на учени Корана, одинаково проводится тотъ принципъ, что оставленія воздѣланнаго участка заимщикомъ, пріостановки на немъ культуры въ теченіе извъстнаго срока — достаточно для потери на него всякихъ владъльческихъ правъ. Этотъ срокъ опредъляется различно только-что названными законодательствами: одними въ 3, другими въ 5 лътъ, но это, очевидно, не мъняетъ природы самой нормы и даетъ право видъть въ ней признание одного и того же принципа, —принципа трудового 1). Изъ сказаннаго слъдуетъ, что трудовое начало впервые обнаруживаеть свое вліяніе въ дълъ созданія частнаго владънія, если не частной собственности, — съ момента перехода къ сельскохозяйственной культурь; но ошибочно было бы думать, что оно съ самаго начала является единственнымъ факторомъ индивидуальной аппропріаціи на землю. Его вліяніе оспаривается исконнымъ, такъ сказать исихическимъ факторомъ, источникъ котораго лежить въ религозномъ культв и связанной съ нимъ вврв въ неизбъжное воздъйствіе магіи. Такъ, въ Новой Зеландіи, въ которой, по словамъ Трегера, земля принадлежала первоначально родамъ, частное лицо отказывалось разстаться съ извъстнымъ участкомъ потому, что въ немъ были погребены кости его отца или дъда, или потому, что его пуповина была зарыта въ предълахъ такого участка, или еще потому, что его кровь была пролита на этомъ участкъ и въ его границахъ произведены были извъстныя заклинанія 2). Въ этихъ чисто психическихъ мотивахъ надо искать, по всей въроятности, причину, по которой фактическое владъніе уступило мъсто пожизненной и наслъдственной собственности. Это кажется темъ более вероятнымъ, что при томъ переложномъ хозяйствъ, какимъ отличается первобытное земледъліе, трудно говорить

<sup>1)</sup> См. объ этомъ подробите въ моемъ "Общинномъ землевладъни", въ частности въ главъ о "Поземельныхъ отношенияхъ въ Индіи въ эпоху господства туземныхъ раджей", и въ главъ "Мусульманское право и измънения, внессиныя имъ въ сферу земельныхъ отношений въ Индіи".

<sup>2)</sup> Tregear, стр. 106. "У Маори—читаемъ мы въ послѣдией кпигѣ Вестермарка "Происхожденіе и развитіе нравственныхъ представленій"—человѣкъ пріобрѣталъ право на ту землю, на которой у него была отрѣзана пуновина". "У австралійцевъ—говоритъ Шурцъ—рожденіе въ нзвѣстномъ мѣстѣ даетъ право обладанія имъ. Если бы два лица показались на свѣтъ въ томъ же участкѣ, за обоими признаны были бы владѣльческіи права". (См. Шурцъ. Die Anfänge des Landbesitzes въ Zeitschrift für Sozialwissenschaft, т. III, стр. 357). Цитата заимствована у Вестермарка, т. II, стр. 38

о ностоянной связи опредъленной семьи или опредъленнаго лица съ тъмъ или другимъ участкомъ. Аппропріація касается не почвы, а ея продуктовъ. Этимъ только и можно объяснить довольно широкое госполство того представленія, что деревья, посаженные къмъ-либо въ предълахъ чужого участка, считаются принадлежащими лицу, ихъ посадившему. На островъ Танти дерево можетъ принадлежать поэтому иному лицу, чемъ то, въ чыхъ рукахъ находится участокъ, на которомъ это дерево посажено 1). То же самое мы встръчаемъ и на Соломоновыхъ островахъ, гдв кокосовые орвхи поступають въ пользование лица, посадившаго пальму, а не того, кому принадлежить участокь 2). На островахъ Фиджи, въ томъ описаніи, какое даетъ ихъ имущественнымъ отношеніямъ Файзонъ, господствують тв же отношенія 3). Такіе обычаи далеко не составляють особенности одной Полиневіи и Меланевіи; мы встръчаемъ ихъ и въ Малой Азіи, и въ Босніи, и на Зондскомъ архипелагъ, въ частности, въ Борнео; наконецъ, они извъстны были и древнимъ Ирланднамъ, какъ слъдуетъ изъ законовъ или, върнъе, третейскихъ ръшеній 4) Брегоновъ (т. IV, стр. 169).

У племенъ внутренней Африки мы одинаково встрвчаемся съ обычаемъ, въ силу котораго посадившій фруктовое дерево и на чужомъ участкъ въ правъ собирать съ него плоды 5). Если мы спросимъ себя, къ какимъ предметамъ впервые было приложено начало индивидуализаціи имущественныхъ правъ въ силу приложенія личнаго труда къ ихъ пріобрътенію, то, на-ряду съ фруктовыми деревьями, намъ придется указать на колодцы, каменоломни, на западни и запруды, наконецъ на улья дикихъ пчелъ, какъ на первоначальные предметы индивидуальнаго обладанія. Къ нимъ современемъ присоединяется сборъ урожая съ воздъланнаго личнымъ трудомъ поля. Въ сочиненіи Зибера приведенъ рядъ данныхъ, ука-

<sup>1)</sup> См. Ниборъ, стр. 320.

<sup>2)</sup> Смотри Вудфорть "Натуралисть среди охотниковъ", 1890, стр. 32 и 33 и Кодрингтонъ, стр. 61.

<sup>3)</sup> Мемуары Антропологическаго Института въ Лондонъ, 1881 г.

<sup>4)</sup> См. объ этомъ подробне въ статъе Hyde Clark, озаглавленной: "Право собственности на деревъя въ чужой земле"—мемуары Антропологическаго Института въ Лондоне, т. XIX, стр. 203—207.

<sup>5)</sup> Take o Bamamóana mm читаемъ: "Es gibt ein vom Boden unabhängiges Recht an Früchtbäume. Wer den Baum gepflanzt hat, ist der Besitzer der Früchte. Er kann ihn auch unter Anzeuge an den Feldbesitzer auf fremdes Land pflanzen". Rechtverhältnisse von eingeborenen Völkern in Afrika, crp. 264.

зывающихъ на распространенность обычая считать рой принадлежащимъ тому, кто первый загналъ его въ дупло дерева или въ иное удобное для него помъщение. Значение, какое имъютъ запасы воды въ мъстностяхъ, часто страдающихъ отъ засухи, — а въ такихъ условіяхъ находится большинство экваторіальныхъ странъ, расположенныхъ далеко отъ горъ и моря, —слишкомъ очевидно, чтобы нужно было искать другого объясненія факту ревниваго охраненія всякихъ родниковъ и проточныхъ водъ частными владельцами, ихъ впервые обнаружившими или впервые произведшими имъ запруду 1). Домъ, поставленный къмъ-либо, также считается его индивидуальной собственностью независимо отъ отошедшей подъ его постройку земли, и это въ томъ смыслъ, что при переходъ на жительство въ новую мъстность владъльцу дома предоставляется разобрать его и присвоить себъ матеріаль, изъ котораго онъ быль сложенъ. Мы находимъ сказанному многочисленныя подтвержденія у племенъ внутренней Африки, напримъръ у Ондонга 2), или еще у Вашамбала и у Ваганда <sup>3</sup>).

Въ силу того же приложенія личнаго труда, возникаеть фактическое обладаніе не полемъ, а собираемой съ него жатвой. Вотъ почему у Овагереро, напримъръ, человъкъ, забросившій имъ же разведенный садъ, теряетъ на него всякое право въ такой же мъръ, какъ лицо, покинувшее сдъланную имъ запруду, или вырытый имъ колодецъ. Всъ названные предметы переходятъ въ общее обладаніе и подлежатъ новой алиропріаціи <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> У имемень внутренней Африки весьма часто встр'вчается упоминаніе о томь, что колодцы принадлежать тому, кто ихъ вырыль. "Wer sich einen Brunnen gegraben hat—читаемь мы въ отчет'в миссіонера Ланга о Вашамбала—hat allein das Recht darüber zu verfügen", и то же приблизительно говорить объ Ovaherero миссіонеръ Wiehe: "Wer einen Wasserstelle besetzt, gilt als Eigenthümer derselben"—ibid, стр. 310. Мунцингеръ пишетъ въ томъ же смыслъ о Богосъ и Бареа, стр. 70 и 493—срв. Постъ "Anfänge des Staats und Rechtsleben", стр. 293.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid, стр. 344.

<sup>3)</sup> Ibid, crp. 202: "Wenn ein Mann und seine Familie umsiedelen, werden öfters die Häuser niedergerissen und die Materialien mitgenommen".

<sup>4)</sup> Take of Obarepepo Humyth: "Das ganze Land gilt als Eigenthum des Volkes. Wer ein Stück desselben, eine Wassersttelle, ein Stück Gartenland, eine Baustelle zuerst besetzt, gilt als Eigenthümer desselben, so lange er es benutzt. Zieht er davon, so verfällt es wieder der Kommune, und wenn später ein anderer es in Besitz nimmt, so ist er Eigenthümer in demselben Sinne, wie jener es war. Ibid, ctp. 310.

## § 3.

Можетъ возникнуть вопросъ, почему примѣненіе трудового начала не ведетъ за собою возникновенія другихъ видовъ анпропріаціи, кромѣ личныхъ? Потому ли, что поднятіе нови, какъ и вырытіе колодцевъ, посадка фруктовыхъ деревьевъ, и постройка дома, всегда являются дѣломъ личной иниціативы, или же по какимъ-либо другимъ соображеніямъ; наконецъ, справедливо ли самое утвержденіе, что отдѣльныя формы коллективной собственности, начиная съ товарищеской, или общей, и оканчивая сельской или общинно-сосѣдской, не возникали рядомъ съ частнымъ владѣніемъ, въ силу приложенія коллективнаго труда къ ихъ пріобрѣтенію?

По этому вопросу мы встрвчаемся съ двумя радикально противоположными возгрвніями.

Одного придерживаются тѣ, кто, вмѣстѣ съ Зиберомъ, напримѣръ, допускаютъ широкое распространеніе уже на низшихъ ступеняхъ общественности сотрудничества въ дѣлѣ очистки почвы и обращенія ея подъ обработку; другого,—тѣ, кто, вмѣстѣ съ Даргуномъ, или вслѣдъ за нимъ, утверждаютъ, что корчеваніе цѣлыми товариществами и цѣлыми сосѣдствами ранѣе не утилизированныхъ земель есть явленіе позднѣйшаго времени, или, что выкорчеванная общимъ трудомъ площадь дѣлилась затѣмъ на участки и дальнѣйшая эксплуатація производилась уже каждымъ лицомъ, или, по крайней мѣрѣ, каждой семьею въ отдѣльности.

Разберемся въ имъющемся въ нашемъ распоряжении фактическомъ матеріалъ. Онъ весьма обширенъ и собранъ не только Зиберомъ, но Гильдебрандомъ и Гроссе, не говоря уже о Даргунъ.

За послѣднее время лондонскимъ Антропологическимъ Институтомъ также напечатано было не мало данныхъ о порядкахъ сельско-хозяйственной обработки почвы у племенъ сѣверной Индіи, еще не порвавшихъ съ традиціями, не только подсѣчнаго хозяйства, но и кочевого земледѣлія. Наконецъ, въ вышедшемъ недавно сборникѣ отчетовъ о внутреннемъ бытѣ весьма отсталыхъ племенъ Африки и Океаніи встрѣчаются нѣкоторыя указанія и на зачатки земледѣлія въ ихъ средѣ. Принимая во вниманіе всѣ эти данныя, мы должны сказать, что дѣйствительность ставитъ насъ лицомъкъ лицу съ весьма разнообразными порядками какъ первоначальнаго поднятія нови, такъ и утилизаціи выкорчеванныхъ участковъ.

Рядомъ оъ частными расчистками, мы встрѣчаемъ такія, какія производятся отдѣльными товариществами, а также соединившимися

очагами одного или нъсколькихъ поселеній. Совмъстно произведенная расчистка почвы можеть то сопровождаться, то не сопровождаться совм'єстной ся эксплуатаціей. Иногда разд'яль слідуеть за корчевкой, иногда его совершенно не бываеть до момента уборки урожая. Иллюстрируемъ сказанное примърами и спросимъ себя затвиъ, въ какой мъръ можно говорить о большей или меньшей архаичности тъхъ или другихъ изъ названныхъ порядковъ. Я нахожу въ описаніи обычаевъ внутреннихъ племенъ Африки частое упоминание о томъ, что почва воздёлывается у нихъ трудомъ отдъльныхъ семей, безъ мальйшаго слъда совмъстной обработки. Сообщая эти данныя о Вагао, со словъ мѣстнаго миссіонера Беверле, Штейнмецъ считаетъ возможнымъ сопроводить приведенныя имъ свидътельства слъдующимъ общимъ разсужденіемъ: "Мы въ правъ допустить, что обработка почвы у первобытныхъ земледъльцевъ не носила коллективнаго характера. Порядокъ преемства быль, по всей в вроятности, следующій: обработка индивиломъ лично, или черезъ рабочихъ-помощниковъ, затъмъ совмъстная обработка и потомъ, снова, частная 1). Но о племенахъ, поселенныхъ въ одномъ изъ округовъ Судана, - Ніоро - мы читаемъ, что нередко несколько лицъ соединяются для обработки поля; одинъ поставляетъ рабочій скоть, другой — съмена, третій — трудъ. Члены образовавшагося такимъ образомъ товарищества заключаютъ между собой особый договоръ, въ которомъ опредвляется, на какія части следуетъ раздълить продукты урожая между товарищами". Надо прибавить, однако, что племена, о которыхъ идетъ рачь, имаютъ уже опредъленныя понятія не только о частной собственности на землю, но и о передачъ ся путемъ даренія, покупки и законнаго наслъдованія; у нихъ же встръчается вполнъ выработанная власть племенныхъ старъйшинъ и королей и весьма обычны имущественныя сдълки. Все это, вмъстъ взятое, не позволяетъ говорить объ ихъ первобытности, хотя у этихъ племенъ еще сохранились порядки крайне экстензивнаго земледълія. Почва воздълывается до совершеннаго ея истощенія, посл'в чего село снимается съ м'вста и переходить на новое пространство 2). Корчеваніе каждый разъ производится совивстнымъ трудомъ всвхъ, но очищенная площадь делится затемъ иежду жителями и каждый воздёлываеть свой участокъ какъ вздумаеть. Такимъ образомъ, тъ договоры общей впряги, о которыхъ

<sup>1)</sup> Rechtverhältnisse der Völker Afrika's, crp. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid, стр. 135 и 137.

шла выше рѣчь, уживаются съ существованіемъ бокъ-о-бокъ, съ одной стороны, совмъстной корчевки, а съ другой—обособленныхъ

участковъ.

Я не встрътилъ другихъ упоминаній о проявленіи того, что можно было бы назвать архаическимъ коммунизмомъ въ производствъ ни у одного изъ остальныхъ племенъ, бытъ которыхъ подвергся описанію корреспондентовъ общества сравнительной юриспруденціи въ Берлинъ. О многихъ даже заявлено категорически: нътъ у нихъ совмъстныхъ работъ и общей выручки, подлежащей дальнъйшему раздълу. Такъ, напримъръ, у Банака и у Бапуку (стр. 30) каждый корчуетъ, гдъ вздумаетъ, въ предълахъ принадлежащей племени территоріи; этому нътъ препятствій, такъ какъ не занятыхъ участковъ еще много; то же приблизительно мы читаемъ о Баквили, поселенныхъ въ предълахъ Камеруна (стр. 25). Надо прибавить, что только что названныя племена принадлежатъ къ числу наиболъе отсталыхъ и едва переходящихъ отъ первобытныхъ промысловъ къ земледълю.

Такимъ образомъ, бытъ племенъ внутренней Африки скорфе служить подтвержденіемь той мысли, что коллективныхъ формъ земленользованія нельзя встрітить при зародышномъ земледівлін; это, однако, нимало не мъшаетъ первоначальному поднятію почвы всьми жителями одного или нъсколькихъ селеній. Такіе же порядки упомянуты и въ томъ описанія, какое Кодрингтонъ даеть земельнымъ отношеніямъ Меланизійцевъ, въ частности, островитянъ Флориды. Очистка почвы производится совмъстно членами одного и того же рода или, върнъе, одной и той же тотемистической группы,группы, члены которой призваны воздерживаться отъ браковъ между собой; названіе этимъ группамъ здісь— "кета". Вотъ почему Кодрингтонъ и говоритъ о корчевкахъ, какъ о произведенныхъ первоначально не частными лицами, а цълыми кета'ми; но въ предълахъ расчищенной нови отдъльныя семьи держать свои участки и передають ихъ потомству. Къ старымъ очисткамъ, произведеннымъ совивстно, присоединяются, по временамъ, новыя, при чемъ починъ имъ кладутъ не сообщества, а частныя лица съ ихъ семьями. Такіе участки, не въ прим'връ тімь, которые входять въ составъ старыхъ заимокъ, обыкновенно достаются по смерти ихъ владъльца его сыновьямъ, тогда какъ обычный порядокъ наслъдованія требоваль бы перехода ихъ къ дътямъ сестры — племянникамъ. Любопытно отмътить еще слъдующую подробность. Деревья, посаженныя къмъ-либо, хотя бы въ предълахъ чужого участка, тоже переходять по наслёдству къ сыновьямъ, тогда какъ пашни, за исключениемъ новыхъ заимокъ, следують обычному порядку, т.-е. идуть въ материнскую родню, къ сыновьямъ сестры. Эти факты бросають некоторый светь на ту связь, въ какой рость патріархальной семьи, въ ущербъ матріархальной, стоить съ развитіемъ трудового начала, впервые сказывающагося, какъ мы видели, съ нъкоторой наглядностью, съ момента перехода къ земледълію 1). Невольно бросается въ глаза та роль, какую въ развитіи отчества, взамънъ материнства, играетъ представившаяся отцу съ введеніемъ наследованія въ мужской линіи возможность дать матеріальное обезпеченіе своимъ дітямъ, передавши имъ заработанное имущество.

Приведемъ еще нъсколько данныхъ, по вопросу о наличности или отсутствіи тъсной связи между порядками первоначальнаго поднятія почвы и порядками ея обладанія. У пограничныхъ племенъ Съверной Индіи, по имени Кукисъ 2), сохранился обычай весьма распространенный на низшихъ ступеняхъ экономической культуры,переносить селенія съ м'яста на м'ясто, по м'яр'я истощенія почвы. Ихъ сосъди, изъ племени Нага, уже имъютъ постоянныя поселенія и предпочитають перем'вшаться сами на большое разстояние для земледъльческихъ работъ, въ виду истощения близлежащихъ полей. У твхъ и другихъ одинаково распространенъ слъдующій порядокъ приготовленія поля для посъва. Онъ описанъ Стюартомъ (607 стр.), говорящимъ: почва въ съверномъ Кошаръ обыкновенно покрыта дико растущимъ бамбукомъ; въ самомъ началъ зимы значительныя компаніи воздёлывателей отправляются на корчевку и сносять дико растущій бамбуковый тростникъ. Къ концу зимы разводять огонь въ разныхъ частяхъ поля; пожаръ оставляетъ пластъ пеплу, толщиной въ 1 или 2 вершка, который и служитъ для удобренія почвы. Посл'в этого, съ помощью шестовъ, съ приделанными къ нимъ желъзными наконечниками, партія воздълывателей переворачиваетъ землю, смъшивая ее, такимъ образомъ, съ непломъ. Наступаеть затымь посывь. Одни и ты же участки обрабатываются изъ года въ годъ, пока не потеряють всякой производительности; тогда ихъ покидають, переходя на другое мъсто, и они снова зарастають тростникомъ и дикими травами. Несмотря на то, что поднятіе нови производится общими усиліями, и несмотря также на господство еще между туземными племенами родовыхъ порядковъ,

<sup>1)</sup> Кодрингтонъ, стр. 62 и 63.
2) Они живугъ въ Съверномъ Кошаръ.

такъ что население деревни обыкновенно состоить изъ одного или нъсколькихъ экзогамическихъ родовъ, такъ называемыхъ khel, семьи Куки владъють раздъльной собственностью, которая переходить въ мужской линіи 1). Только-что описанные порядки бросають косвенный свътъ и на тъ земельныя отношенія, какія господствовали у древнихъ Германцевъ въ эпоху Тацита. Извъстный текстъ agri pro numero cultorum ab universis in vices occupantur и т. д., полвергшійся столькимъ толкованіямъ, получаетъ нёсколько отличную интерпретацію, если видъть въ немъ, какъ это дълаемъ мы, съ одной стороны, описаніе подсвинаго хозяйства Германцевъ, переноса ими на разстояніи немногихъ літь сельскохозяйственной культуры съ одного мъста на другое (arva per annos mutant), а съ другой — картину самого порядка расчистки поля партіей колонистовъ, ab universis, очевидно, всеми. Эта совмъстная корчевка не сопровождается совивстной культурой; занятая площадь двлится каждый разъ между заимщиками (partiuntur), при чемъ отдъльныя семьи получають неравныя части, сообразно достоинству самихъ семей (secundum dignationem). Текстъ Тацита не позволяеть сказать съ увъренностью, чъмъ обусловливается это высшее достоинство — преимуществами ли рожденія, или преимуществами богатства.

Возможность надъленія каждаго желательнымъ ему количествомъ земли Тацить, въ приводимомъ текств, объясняеть обиліемъ самыхъ земель; значительное ихъ протяженіе—пишеть онъ—причина тому, что и послв раздвла остается еще достаточное количество свободной земли (et superest ager). Недоговоренное римскимъ анналистомъ легко можеть быть восполнено параллелями съ народностями, стоящими на болве или менве одинаковой ступени хозяйственной культуры съ древними Германцами, и занимающихъ, подобно имъ, безбрежныя, никъмъ не культивированныя пространства; въ нихъ поля такъ много, что и послв его раздвла на неравныя части остается еще значительный запасъ. При захватномъ способв пользованія, отдвльныя семьи получали и получаютъ, какъ показываетъ примъръ Сибири и исторія старозаимочнаго землевладвнія въ нашей Украйнъ, большіе или меньшіе участки, согласно ихъ желанію; послвднее же обусловливалось каждый разъ хозяйственной способностью семьи, которая, въ свою очередь, зависвла и отъ числа ея работниковъ и отъ количества рабочаго скота.

 <sup>1)</sup> Мемуары Антронологическаго Института въ Лондонъ, 1897 г. стр. 7, 23 н 29.

Если принять во вниманіе, что, согласно показаніямъ Тацита, Германцы имъли уже частныхъ рабовъ и селили ихъ на своихъ участкахъ, чтобы пользоваться ихъ услугами въ дълъ обработки почвы, то мы легко придемъ къ тому заключению, что къ двумъ вышеуказаннымъ причинамъ, обусловливающимъ различіе запроса на землю со стороны отдъльныхъ семей-численности ихъ и количества рабочаго скота въ ихъ обладаніи, присоединялась у Германцевъ еще одна: наличность большаго или меньшаго числа сельскохозяйственныхъ рабовъ. Всего этого было вполнъ достаточно, чтобы обусловить раздёль полей, занимаемыхъ партіями колонистовъ, на неравные участки и помимо всякихъ соображеній о благородствъ рожденія. Хотя у Тацита и говорится уже о выборъ королей за ихъ благородство (reges ex nobilitate sumunt), но нътъ указаній на то, чтобы у отдъльныхъ народцевъ Германіи часто имълось болъе одной благородной семьи, какой и являлась правящая династія <sup>1</sup>). Къ тому же, и въ позднъйшее время, какъ показываетъ примъръ Баварцевъ, число благородныхъ родовъ было крайне ограничено. Все это, вивств взятое, заставляеть насъ думать, что различіе въ достоинствъ (dignitate), вліявшее, по словамъ Тацита, на фактъ надъленія отдъльныхъ семей большими или меньшими участками, имъло своимъ источникомъ различіе въ ихъ хозяйственной мощи. Это кажется намь твиъ болье въроятнымъ, что, какъ мы увидимъ впослъдствіи, у народностей, еще не знающихъ дифференціаціи высшаго дворянскаго класса, — класса воиновъ, соціальныя различія, — различія во власти или, точнье, вліяніи, — тъсно связаны съ богатствомъ. Весьма убъдителенъ въ этомъ отношении примъръ древнихъ Ирландцевъ: согласно такъ называемымъ Законамъ Брегоновъ архаическимъ сводамъ ихъ посредническихъ рѣшеній—низшую ступень дворянства сообщаль факть обладанія скотомъ, откуда и самое названіе такихъ дворянъ — бо-эрами, — въ буквальномъ переводъ: коровій дворянинъ.

Если совмъстная эксплуатація земель, выкорчеванных сообща цълыми партіями колонистовъ, не можетъ считаться первичной практикой, свойственной народамъ, переходящимъ отъ первобытныхъ промысловъ къ земледъльческимъ занятіямъ; если захватный способъ пользованія, въ предълахъ принадлежащей родамъ территоріи, долженъ быть признанъ болъе древнимъ, чъмъ система коллектив-

У Баварцевъ ихъ три, но у Франковъ только одинъ-родъ Меровинговъ.

наго землевладънія, въ какой бы формъ она ни проявлялась, то нътъ ничего удивительнаго въ томъ, если древніе своды, какъ, положимъ, древнъйшій законодательный сводъ Ману въ Индіи, а также древнъйшія грамоты и юридическія формулы говорять намъ о существовании частнаго пользования, если не частной собственности, пользованія, всегда им'єющаго своимъ источникомъ занятіе участковъ родовыхъ земель подъ обработку. И въ настоящее время у горцевъ Грузіи и Мингреліи, у которыхъ, по самому характеру занятой ими мъстности, земледъліе составляеть лишь добавочный видъ производства и всегда связано съ затратой значительнаго количества труда для очистки поля отъ камней, при господствъ коллективнаго пользованія л'ьсомъ, пастбищами и всего чаще водаминътъ общиннаго пользованія пахотою; подъ именемъ "ахо", та или другая семья, Хевсуръ, Тушинъ, Пшавовъ, Сванетовъ и т. д., владветь очищеннымъ ею полемъ, не двлясь имъ съ сосвдями; поле не поступаетъ въ періодическій переділь и обыкновенно переходить по наслёдству, по крайней мере до техь поръ, пока продолжается на немъ сельско-хозяйственная культура. Довольно трудно думать, чтобы постановленія Ману, или магометанскихъ сводовъ, говорящія намъ, что не ранве 3-хъ или 5 летъ по оставленіи участка последній можеть сделаться предметомъ новой заимки, имъли въ виду другія отношенія, помимо тёхъ, какія возникають между частнымъ заимщикомъ и участками владвемой родомъ земли, впервые обращенными имъ подъ обработку. То обстоятельство, что сводъ Ману, въ книгъ VIII, статьъ 245, уже говоритъ о проведеніи межъ между селеніями, а въ стать 237 той же книги заводить рычь объ общемъ выгонь, пріуроченномъ къ каждому селенію или grama,—позволяеть намъ сказать, что одновременно въ Индіи существовали формы коллективнаго землевладенія, но последнее не распространялось на участки, занятые подъ пашни и остававшіеся въ рукахъ ихъ воздѣлывателей, пока длилась самая обработка. И по настоящее время, въ Пенджабъ, какъ говоритъ намъ одинъ оффиціальный отчеть оть 1849—51 годъ, очистка поля сплошь и рядомъ приводится, какъ неоспоримое доказательство права частнаго владѣнія 1). Нѣтъ ничего мудренаго въ томъ, что и въ предълахъ Германо-романскаго міра, древнія грамоты, восходящія къ эпохф Меровинговъ и Каролинговъ, ставятъ насъ лицомъ къ лицу съ фактами пріобрътенія не коллективныхъ, а индивидуальныхъ вла-

<sup>1)</sup> См. Ковалевскій, "Общинное землевладѣніе", стр. 93.

дъльческихъ правъ на землю, путемъ занятія подъ обработку тъхъ или другихъ ея участковъ въ границахъ родовой или сельской собственности. Такъ называемый novale или, въ нъмецкой передачъ, Neubruch—служитъ такимъ же титуломъ пріобрѣтенія частнаго владънія, какимъ, въ Сибири или на Украйнѣ, доселѣ является, или еще недавно являлся захвать или заимка. Въ своеземцахъ новгородскихъ, о которыхъ заходитъ ръчь въ актахъ XV въка, по всей въроятности, надо видъть такихъ частныхъ владъльцевъ участковъ, выкорчеванныхъ ихъ предками изъ земель, принадлежавшихъ въ нераздѣльности родовымъ или сосѣдскимъ группамъ. Проф. Сергѣевичъ приводитъ изъ новгородскихъ писцовыхъ книгъ данныя, свидътельствующія о томъ, что о такихъ земляхъ говорится, какъ объ отчинахъ, что ихъ мъняютъ, даютъ въ приданое за дочерьми и вообще распоряжаются ими, какъ своими собственными. Сами эти участки, по его вычисленіямъ, нерѣдко весьма не велики; они заключаютъ въ себѣ отъ 1 до 2, 3 и 4-хъ десятинъ 1). Профессоръ Сергѣевичъ старается провесть тотъ взглядъ, что новгородское землевладъніе можетъ считаться общерусскимъ и что уже въ первой ноловинѣ XIV вѣка въ княжескихъ завѣщаніяхъ заходитъ рѣчь о винъ XIV въка въ княжескихъ завъщанияхъ заходитъ ръчь о земляхъ, купленныхъ у частныхъ людей села и деревни <sup>2</sup>). Эти факты, разумъется, нисколько не доказываютъ чтобы въ Россіи, не въ примъръ другихъ странъ и народностей, болъе занятыхъ первобытными промыслами, чъмъ земледъльческой культурой, не существовало коллективнаго пользованія охотничьими уловами, пустошами, пастбищами, водами и т. д. Обиліе земель и слабая густота населенія достаточно объясняють свободу частныхь заимокъ и невмѣшательство коллективныхъ группъ въ нормировку порядка ихъ производства. Если, какъ утверждаетъ г. Сергѣевичъ, ни одного клочка земли не показано въ писцовыхъ книгахъ новгородскихъ иятинъ XV и XVI въка за крестьянскими общинами (стр. 27), то, по всей въроятности, нотому, что общины владъли сообща только не утилизированными и потому не обложенными налогомъ участками. То обстоятельство, что въ тъхъ же писцовыхъ книгахъ говорится объ озерахъ, какъ о "владъемыхъ вопче крестьянами и помъщиками", что въ искахъ XV въка сторонами являются староста и "всъ" крестьяне того или другого селенія, что въ юридическомъ актъ 1490 года, напримъръ, волость, староста съ крестьянами, отво-

<sup>1) &</sup>quot;Древности русскаго права", т. НІ, стр. 7 и 11-я. <sup>2</sup>) Ibid., стр. 14.

дять лъсь великаго князя во владъніе тъхъ или другихъ лицъ, все это, вмъстъ взятое, въ моихъ глазахъ, свидътельствуетъ о существованіи коллективныхъ формъ землевладінія въ Россіи, гораздо ранње той эпохи, къ которой проф Сергвевичъ относитъ его происхожденіе, утверждая, что все землевладініе крестьянскихъ общинъ возникло у насъ на земляхъ, составляющихъ собственность московскихъ государей (стр. 38). А если привлечь къ изследованно не однъ лътописи и грамоты, изъ которыхъ первыя, разумъется, по самому своему характеру, всего менње призваны пролить свътъ на имущественныя отношенія и порядки земельнаго пользованія, а вторыя -- очевидно, только имбють дбло съ участками, подлежащими свободному отчужденію, — чэмъ не могли быть нераздівльныя владънія общинъ, -- то явится возможность указать и на другія свидътельства въ пользу слъдующаго положенія: какъ охотники и рыболовы, въ большей степени, чъмъ земледъльцы, русские крестьяне въ періодъ, предшествовавшій установленію московскихъ порядковъ землепользованія и крѣпостного права, уже знакомы были съ коллективными формами землевладънія. Мы читаемъ у проф. Владимірскаго Буданова: "Имущественныя права общины мы можемъ раз-сматривать только съ XV въка, такъ какъ съ этого лишь времени дошли до насъ достатоточныя свидътельства. Въ непосредственномъ пользованіи общины въ это время находятся ліса, воды, выгоны, пустоши, а равно и запуствешие ранве обработанные участки. Лъса и воды не считаются ничьей землей, а приписываются въ писцовыхъ книгахъ къ извъстной волости, какъ ея собственность. Иногда лъса и воды приписываются и въ общее владъніе нъсколькихъ сосъднихъ волостей, — "лъсъ у села и деревень вопче". Волость отдаеть въ срочное или безсрочное держание отдъльные участки такого лъса. Такъ, въ одномъ судебномъ актъ 1490 года, одна изъ сторонъ объявляетъ: "мнъ тотъ лъсъ дала волость, староста съ крестьянами, и я избу поставилъ". — Это какъ разъ тъ же порядки, какіе возникають между частнымъ заимщикомъ и сельской общиной всюду, гдъ захватный способъ пользованія уже подлежить нъкоторому регулированію. Новый поселенецъ пишетъ поэтому въ записи, выдаваемой старостъ и крестьянамъ волости, "а покину участокъ и жильца не посажу, и на мнъ взять старостъ въ міръ рубль денегъ" (Акты юридическіе, № 187). Частная заимка уже настолько подлежала контролю общины и последняя такъ ревниво охраняла свои владъльческія права даже на пустопь, что въ житіяхъ нъсколькихъ святыхъ разсказывается: когда отшельникъ, Д трій

Прилуцкій, наприм'връ, поселился въ дикомъ м'встѣ, то сосѣдніе крестьяне выгнали его, боясь захвата и обращенія въ церковныя земли частей общинныхъ земель. И на частно-владѣльческихъ земляхъ, въ половинѣ XVI-го вѣка, какъ показываютъ приводимые Владимірскимъ-Будановымъ акты, происходили такія же столкновенія; судамъ предстояло р'вшить, кому владѣть землею великаго князя—монастырю ли, напримѣръ, Симонову, или всѣмъ крестьянамъ того или другого села или деревни 1).

Такіе же порядки, какь указываеть Владимірскій-Будановь, существовали и въ юго-западной Россіи; несмотря на утвердившееся здѣсь подворное владѣніе землей, общинныя права волостей тѣмъ не менѣе продолжали держаться по отношенію ко всѣмъ некульти-

вированнымъ участкамъ <sup>2</sup>).

#### § 4.

Прослъдимъ дальнъйшій ходъ развитія коллективнаго землевладънія и пользованія, отръшаясь отъ всякихъ соображеній мъста и времени, и беря наши примъры одинаково изъ матріархальныхъ и

патріархальныхъ обществъ.

У Ирокезцевь, — политическое устройство которыхь, какъ мы увидимъ впослъдствіи, представляетъ значительный прогрессъ сравнительно съ тъмъ, какого придерживается большинство краснокожихъ, — мы можемъ отмътить ту любопытную подробность, что въ отдъльныхъ селеніяхъ существуютъ общирныя общежитія, извъстныя въ этнографической литературъ подъ названіемъ длинныхъ домовъ "long houses". Эти общежитія ведутъ хозяйство сообща и держатъ значительные запасы, на случай открытія военныхъ дъйствій. Такіе занасы составъ лиги. Длинные дома Ирокезцевъ, очевидно, не болъе, какъ семейныя общины, т.-е. соединеніе многихъ материнскихъ союзовъ, ведущихъ хозяйство сообща и имъющихъ материнскихъ союмунистическій характеръ носятъ въ бытъ Ирокезцевъ и тъ слъдующія за жатвой пиршества, на которыя сходятся изблизи и издалека члены одного племени или его подраздъленія и изводятъ въ немного дней значительную часть собраннаго хлъба <sup>3</sup>).

2) Ibid., crp. 552.

<sup>1)</sup> См. "Обзоръ Исторін Русскаго права", стр. 547—549.

<sup>3)</sup> О лигъ Ирокезцевъ имъется извъстное сочинение Моргана, принятаго принят среду и начавшаго съ нихъ изучение быта матріархальныхъ

Не выходя изъ предъловъ Новаго Свъта, и не покидая среды матріархальных обществъ, мы имбемъ возможность познакомиться съ порядками аграрнаго коммунизма, несравненно болве развитаго. чемъ у Ирокезцевъ, - въ соціальномъ устройстве Перу, въ эпоху, какъ предшествовавшую образованію царства Инковъ, такъ и въ періодъ, следовавшій за нимъ, вплоть до завоеванія Перу испанцами, подъ начальствомъ Пизарро. Мнв пришлось въ моей книгв "Объ общинномъ землевладъніи" коснуться этого любопытнаго вопроса, но со времени ея выхода въ свъть появилось нъсколько сочиненій, затрогивающихъ различныя стороны жизни Перуанцевъ, изъ нихъ едва ли не самую удачную попытку опредвлить характеръ земельнаго строя Перу сдёлаль Куновъ въ своей "Sociale Verfassung des Inkareichs", вышедшемъ въ 1896 г. 1). Куновъ правильно различаеть тв порядки, какіе существовали въ Перу до момента его завоеванія Инками, отъ позднівшихъ, въ которыхъ общинныя начала подверглись уже значительному ограничению въ интересахъ обезпечения постояннаго дохода, какъ самимъ Инкамъ, такъ и жреческой кастъ. Основу старинной общественной организаціи Перу составляли родовыя общины, изв'єстныя подъ именемъ "эйлу", или "пачака". Он'ъ сливались съ селеніями, и владели въ нераздельности целыми округами, носившими наименование "Марка". Названия многихъ мъстностей Перу оканчивались поэтому этимъ словомъ. "Маркой" владъло обыкновенно одно селеніе; но можно указать случаи, когда число селеній, нераздъльно пользовавшихся ею, доходило до 3—4, 5 и болъе. Самыя селенія неръдко были средоточіемъ не одного. а нъсколькихъ родовъ. На-ряду съ селами, мы встръчаемъ въ предълахъ "marka" и хутора. Преобладаніе того или другого вида поселеній зависъло отъ характера мѣстностей: въ горныхъ округахъ, гдъ трудно было встрътить на значительномъ протяжении годное къ обработкъ пространство, преобладала хуторская форма поселенія; наоборотъ, сплошныя деревни или слободы составляли господствующій типъ на песчаномъ морскомъ берегу, орошаемомъ многочисленными ръками. Въ этихъ приморскихъ слободахъ жило рядомъ нъсколько родовъ. Для обозначенія ихъ туземцы употребляли терминъ "пачака",

обществъ. Къ этому сочиненію, а также къ стать Даргуна, мы должны отослать твхъ, кто желаль бы получить болье подробныя свъдънія объ этомъ предметь.

<sup>1)</sup> Критическую замътку объ этомъ сочинении я помъстиль въ "Zeitschrift für Social-und Wirtschaftsgeschichte". Она воспроизведена была затъмъ мною въ "Русской Мысли".

смыслъ котораго совпадаетъ съ "сотнею"; это одно уже свидътельствуеть о значительности такихъ группъ и невозможности отожествлять ихъ съ большими или нераздъльными семьями. Что эти сотни были родовыми союзами, объ этомъ прямо говорять намъ испанскіе писатели, употребляющіе, напримірь, выраженіе: "los linages que ellos llaman ayllo" или соотвътственно "распаса", что въ переводъ значить буквально: поколенія или, точне, линіи родственниковъ, которыхъ они называють айло (ayllo) или пачака (pachaca) 1). Кажлое селеніе, въ предълахъ "Марки", занимало извъстный участокъ подъ обработку. Вся же остальная земля продолжала оставаться въ общемъ пользованіи всъхъ селеній; каждый житель послъднихъ имълъ на нее равное право <sup>2</sup>). Со времени водворенія Инковъ въ Перу, часть неразд'вльныхъ земель "Марокъ" отошла въ пользу Инки, а другая въ пользу жреческаго класса. Жители "Марки" призваны были воздълывать эти земли и поставлять ихъ урожаи въ казну взамънь другихъ податей, свътскихъ и церковныхъ. Одновременно, они были призваны къ несенію обязательныхъ работъ по постройкъ дорогъ, мостовъ и утилизаціи серебряныхъ и другихъ залежей <sup>3</sup>). Земли отдъльныхъ "Марокъ" тъсно примыкали другъ къ другу; границы ихъ обыкновенно обозначались камнями. Какъ до завоеванія Инковъ, такъ и послъ него, вся невоздъланная площадь "Марки", въ томъ числъ лъсъ и пастбища оставались въ общемъ владъніи. Что же касается до пахоты, то она передълялась ежегодно; название надъловъ было "tupu", что значитъ, "масса" (массовый участокъ). Надълы возникали, благодаря ежегодно повторявшемуся дълежу сельской земли, такъ называемой chakara; раздълъ происходилъ на основаніи искони установившихся обычаевъ. Согласно Гарциліасу-де-ла-Bera (Commentarios reales, кн. V, глава III), на каждую брачную пару полагалось по одному надълу; при рождении ребенка мужского пола слъдовала прибавка цълаго надъла, а женскаго полунадъла. Такимъ образомъ, сельская земля дълилась не по-головно, а по-семейно; сыновья, до достиженія совершеннольтія, т.-е. 24-хъ льть, жили съ родителями, послъ чего ихъ надъляли землею отдъльно отъ нихъ. Начальники сотенъ или родовъ получали большіе надълы противъ прочихъ членовъ. Надълы давались только лицамъ,

<sup>1)</sup> См. Куновъ. "Sociale Verfassung des Inkareichs", глава III, стр. 33, 39 и 42.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 43

з) Ibid., стр. 59.

поселеннымъ въ предвлахъ "Марки". Никто не въ правъ былъ уступить своего надъла, ни даромъ, ни подъ условіемъ вознагражденія: даже сдача въ наемъ надъла была запрещена. Особые надълы выдъляемы были въ пользу стариковъ и вдовъ; такъ какъ сами эти старики и вдовы не считались способными заняться ихъ обработкой. то последнюю принимали на себя все прочіе жители селенія. Обработка сельской площади производилась совокупными усиліями. Необходимость такой коллективной эксплуатаціи Куновъ объясняетъ тѣсною зависимостью, въ какой земледѣліе стояло въ Перу отъ искусственнаго орошенія, и трудностью обезпечить сооруженіе и поддержаніе каналовъ для ирригаціи, помимо признанія принципа совм'ястной работы. При господствъ этого начала, необходимо было поручить сельскому начальнику надзоръ за производствомъ земледъльческихъ работь; необходимо было также придерживаться опредъленнаго чередованія этихъ работь въ напередъ установленные сроки 1). Частную собственность составляла въ Перуанскихъ общинахъ одна усадьба. переходившая по наслъдству, но не подлежавшая отчужденію; Испанецъ Сантильянъ употребляетъ для ея обозначенія слово "хередадъ" (heredad), т.-е. наслъдственная земля. Къ усадьбъ прилегалъ участокъ земли, также переходившій по насл'ядству и служившій семь'я для посадки фруктовыхъ деревьевъ и разведенія овощей. Такъ какъ въ Перу и вообще въ Южной Америкъ материнство уже успъло устунить мъсто счету родства по отцу, то вдова не наслъдовала въ названномъ имуществъ, а переходила сама къ одному изъ братьевъ покойнаго мужа, или оставалась жить при сынь, въ болье или менъе подчиненномъ положении. Наслъдникомъ же являлся сынъ, а при недостаткъ послъдняго, — братъ или сестра покойнаго <sup>2</sup>). Ха-рактерную особенность составляло то обстоятельство, что совмъстное владъніе распространено было и на стада ламъ; всъ пользовались ими совмъстно, - значится въ одномъ испанскомъ отчетъ. Получаемая съ нихъ шерсть распредълялась между семьями одного и того же селенія, сообразно численному составу этихъ семей; независимо отъ этого встрвчаются упоминанія и о скоть въ частномъ обладаніи. Пастбища, ближе лежащія къ границамъ селенія, обыкновенно выдъляемы были изъ "Марки" для совмѣстнаго пользованія ея обывателей. Въ лъсистыхъ мъстностяхъ каждый житель имълъ свободное "право въвзда"; но тамъ, гдв лвсу было мало, тамъ начальнику,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., crp. 78-81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., стр. 82 и 83.

ноставленному надъ "Маркой" и извъстному подъ именемъ "тукрикукъ" (tucricuc), предоставлялось распредълять лъсные участки между семьями такимъ образомъ, чтобы никто не былъ лишенъ права пользованія ими. Индивидуальная охота была свободна, но при охотъ партіями руководительство принималъ на себя начальникъ надъ "Маркой", а изъ общей добычи извъстная часть выдълялась въ пользу Инки и жрецовъ 1).

Не въ одномъ только Перу мы встрвчаемся съ коллективными формами землевладънія и пользованія, основанными на родовомъ принципъ. То же самое можно сказать о туземномъ населеніи большинства тъхъ провинцій, которыя вошли въ составъ испанскихъ владъній въ Америкъ. Объ этомъ мы узнаемъ изъ любопытнаго отчета, составленнаго Алонзо Зурита (Alonzo Zurita) и впервые появившагося въ печати во французскомъ переводъ Ternaux Compans въ 1840 г. Я пользовался этимъ отчетомъ въ моей книгъ объ общинномъ землевладѣніи и приведу въ настоящее время изъ него слѣ-дующій отрывокъ. Такъ называемые calpulli, съ составляющими ихъ подраздъленіями и семьями, которыя также носять названіе calpulli, можно встрътить въ любой провинціи. Земля почитается общимъ достояніемъ, но отдъльныя семьи получають изъ нея участокъ въ постоянное пользованіе. Распоряженіе этими участками принадлежить семейному главъ; отчуждение продажей или дарениемъ не до-пускается. За совершеннымъ вымираниемъ семьи, принадлежавшие ей участки поступаютъ снова въ общее пользование и старшина родаобщины распоряжается ими въ пользу нуждающихся въ землъ семей. На вопросъ о томъ, какъ велики семейные участки, Зурита отвъчаеть, что большая или меньшая величина ихъ зависить отъ потребностей и производительныхъ силъ самихъ группъ, а также отъ качества лица, стоявшаго во главъ ихъ. Въ этихъ словахъ нельзя не видъть указанія на большій противъ другихъ достатокъ. нельзя не видъть указанія на больши противъ другихъ достатокъ. Фактическая обработка—необходимое условіе для владънія семейнымъ участкомъ. Кто оставиль его безъ воздѣлыванія въ теченіе трехъ лѣтъ, не имѣя къ тому достаточныхъ основаній—болѣзни или старости,— получалъ предостереженіе. Если же онъ не принималь его во вниманіе и не начиналь обрабатывать участка въ слѣдующемъ году, то участокъ передавали въ другую семью. Пребываніе въ общинѣ было поэтому необходимымъ условіемъ для допущенія къ пользованію ея землями. Если, — говоритъ Зурита, — кто-нибудь изъ членовъ общины

<sup>1)</sup> Ibid., стр. 87 и 89.

покидаль свое мъстожительство и переселялся въ другую общину или calpulli, его лишали принадлежавшаго ему дотолъ участка. Этотъ последній снова становился общимъ достояніемъ для всехъ и каждаго изъ членовъ общины и, обыкновенно, поступалъ, по распоряженію старъйшины, во владеніе къ тому изъ поселенцевъ, который раньше не получиль надъла въ общинной землв. Все это, пишеть Зурита, - происходило согласно предписаніямъ стариннаго обычая, - предписаніямъ, ни разу не подвергшимся нарушенію. Отдъльныя общины строго охраняли свои границы отъ всякого вторженія новыхъ колонистовъ извиъ. Когда въ общинъ, или "calpulli".--пишеть Зурита, - имъются годныя къ обработкъ, но еще не воздъланныя земли, принимаются всв мвры къ тому, чтобы этими землями не завладъли чужія calpulli или общины. Обычай запрещаль членамъ одного calpulli, заниматься обработкой земель другого calpulli. Въ отчетъ Зурита ни словомъ не упоминается о періодическихъ разверсткахъ земли или о равенствъ надъловъ; отдъльныя семьи занимають неравные участки, сообразно своимъ потребностямъ и хозяйственнымъ способностямъ каждой. Обиліе годныхъ къ обработкъ, но не утилизированныхъ еще пространствъ, дълаетъ возможнымъ такую относительную свободу въ ихъ занятіи. Но гдв густота населенія болье значительна, гдь, какъ, напримъръ, въ древнемъ Перу, часть общинной илощади пріурочивается къ потребностямъ правительства и религіознаго культа, тамъ періодически повторяющіеся передѣлы и пріуроченіе величины надѣла къ личному составу двора становятся общимъ правиломъ. Такъ было не въ одномъ древнемъ Перу, но повидимому и между индъйцами Мексики 1). Слъды такихъ порядковъ доселъ уцълъли въ послъдней изъ названныхъ мною странъ. По словамъ Сарторіуса (повъствованіе о путешествіи въ Мексику), равномърно и періодически повторяемые передълы имъють мъсто сплошь и рядомъ; при этомъ часть нахотной земли служить для мірскихъ запашекъ общины 2).

На Малайскомъ архинелагъ, въ частности на островъ Явъ, мы также встръчаемся съ общиннымъ владъніемъ. Обстоятельно описанное голландскими резидентами, оно, съ ихъ словъ, изображено было Лавелэ въ его извъстномъ сочиненіи о первобытныхъ формахъ собственности. На примъръ Явы мы можемъ убъдиться, въ

¹) См. Bastian "Die Culturländer des alten America, т. I, стр. 567 и т. II, стр. 689.

<sup>2)</sup> См. мое "Общинное Землевладъніе", стр. 40-43.

противность Лавелэ, въ томъ, что захватное пользованіе, основанное на неравенствѣ надѣловъ и фактической обработкѣ, смѣняется, подъ вліяніемъ роста населенія, системой равныхъ и періодическихъ передѣловъ. Въ двухъ провинціяхъ, въ ППерибонѣ, и въ Тагалле, выкорчеванныя земли считаются принадлежащими тому, кто впервые подвергъ ихъ обработкѣ; онѣ переходятъ по наслѣдству до тѣхъ поръ, пока продолжается культура. Но тѣ же земли, какъ замѣчаетъ Лавелэ, постепенно поглощаются общинными, переходятъ въ нихъ. Въ шести остальныхъ провинціяхъ того же острова Явы существуютъ только общинныя владѣнія: нодвергшій обработкѣ новь пользуется ею только З года или 5 лѣтъ, не болѣе; послѣ этого участокъ поступаетъ въ общее обладаніе и подвергается періодическому передѣлу; то же послѣдствіе можетъ наступить и ранѣе, если корчевщикъ оставитъ общину, или прекратитъ обработку. Передѣлы происходятъ, обыкновенно, изъ года въ годъ 1).

Что имѣемъ мы передъ собою, въ данномъ случаѣ? На языкѣ нашихъ статистиковъ, это—замѣна захватнаго землевладѣнія—мірскимъ, т.-е. то же явленіе, свидѣтелемъ котораго мы являемся въ Сибири и которое, столѣтіями ранѣе нашего времени, совершилось на югѣ Россіи, гдѣ старозаимочныя земли нерешли въ мірскія. Процессъ этотъ, конечно, не коснулся всѣхъ старозаимочныхъ земель, иначе бы и не возникло вопроса о признаніи ихъ судами наслѣдственной собственностью.

Переходя къ Индіи, мы скажемъ, что уже въ свидѣтельствѣ извѣстнаго полководца Александра Македонскаго, Неарха, имѣется упоминаніе о существованіи въ ней коллективныхъ формъ землевладѣнія. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ Сѣверной Индіи Неархъ встрѣтилъ обработку земли цѣлыми родами, точь-въ-точь какъ это происходитъ и нынѣ въ нѣкоторыхъ областяхъ Сѣверной Индіи (свидѣтельство Неарха приведено у Страбона, кн. XV, глава І) <sup>2</sup>). Извѣстно, что Индія продолжала оставаться недоступной для европейцевъ въ теченіе ряда столѣтій, вплоть до времени открытія морского пути въ нее Васко-да-Гама. Неудивительно поэтому, если со временъ Неарха мы не имѣемъ прямыхъ описаній европейцами встрѣчавщихся въ ней земельныхъ порядковъ. Ждать такихъ описаній отъ туземцевъ, очевидно, нѣтъ основаній. Санскритская литература составлена почти исключительно изъ книгъ религіознаго,

2) См. мое "Общинное землевладъніе", стр. 102.

<sup>1)</sup> Lavelée—De la propriété et de ses formes primitives, 1874 r., crp. 53, 55.

мистически-философскаго, литературнаго или юридическаго характера. Внутренніе распорядки общины—не изъ числа тѣхъ, которые регулировались писанымъ правомъ. Они составляли область примѣненія права обычнаго, не подвергшагося записи или запись котораго не дошла до насъ. Мы находимъ поэтому только косвенныя указанія на наличность общинь и ихъ влад'ьній и на родовой составъ поселеній. Ихъ дають намъ индійскіе своды, упоминающіе о сос'вдяхъ, собраніе которыхъ образуеть сельскій сходъ. Тѣ же своды говорять намъ о фактическомъ влад'ьніи, какъ необходимо связаннымъ съ обработкой -- обстоятельство, благодаря которому законодатель отказываеть въ признаніи за участкомъ характера собственности, даже въ томъ случав, если имъ владвло подъ-рядъ три поколвнія, разъ обработка его не имвла мъста. Всв эти постановленія косвенно указываютъ на то, что и въ Индіи индивидуальное право пользованія пріобръталось занятіемъ участковъ мірской или сельской земли подъ обработку; прекращалось же оно вивств съ последней. Одинъ изъ сводовъ, Учрежденія Нарады, прямо говоритъ: если владелецъ изъ сводовъ, учреждения нарады, прямо говоритъ: если владълецъ не въ состояніи воздѣлать земли по бѣдности, — пользованіе его участкомъ переходитъ къ тому, кто открыто приступитъ къ его воздѣлыванію. Земля, которая 5 лѣтъ лежала впустѣ, считается свободной для занятія 1). Тѣ, кто, подобно Рису Давидсу, подвергли детальному изученію свидѣтельства, дошедшія до насъ объ Индіи въ эпоху временнаго распространенія въ ней буддизма, изображають намъ порядки свободныхъ родовыхъ общинъ, имъющихъ свои въча, на которыя сходились старъ и младъ для обсужденія мъстныхъ интересовъ. Главою такихъ родовыхъ собраній быль избираемый начальникъ, носившій то же имя раджи, съ которымъ нынъ связано понятіе о королевской власти. Мъстныя дъла селенія, —пишеть Рись Давидсь, — разбирались и рѣшались на открытомъ воздухъ ветми домовладъльцами, входившими въ составъ родового поселенія. Роды жили главнымъ образомъ продуктами рисовыхъ плантацій и скотоводствомъ. Селенія сгруппированы были вокругь рисовыхъ полей, а скотъ пасся на окружающихъ ихъ лѣсныхъ угодьяхъ, на которыхъ всв члены рода имъли права совмъстнаго пользованія. Документы позволяють утверждать это, въ частности, по отношенію къ тому роду, изъ котораго вышель самъ-Вудда, —роду Саккіа — откуда и названіе его Саккіа-Муни. Села отдълены были другь отъ друга лъсными угодьями, уцълъвшими

<sup>1)</sup> Ковалевскій, стр. 102 и 103.

остатками того великаго лѣса, "махавана", который, повидимому, тянулся нѣкогда съ подошвы Гималая до Ганга и участки котораго упоминаются, какъ принадлежащіе отдѣльнымъ родамъ въ эпоху Будды, т.-е. въ IV вѣкѣ до Р. Х. Позднѣе, когда роды этой части Индіи, пользовавшіеся во время Будды республиканскимъ устройствомъ, были болѣе или менѣе истреблены сосѣдними монархами, лѣсъ снова покрылъ собой занятую имъ ранѣе площадь и такую картину она продолжала представлять, — говоритъ Рисъ Давидсъ, — вплоть до нашихъ дней 1).

Соціальное устройство Индіи,— пишетъ тотъ же изслѣдова-тель,— было построено на сельской общинъ. Мы доселѣ не знаемъ всёхъ деталей ея устройства и несомнённо, что въ отдёльныхъ округахъ встрвчались разные обычаи касательно порядковъ землепользованія и правъ частнаго лица по отношенію ко всему сообществу. Обиліе свободныхъ пространствъ обезпечивало возможность независимаго развитія племенъ и родовъ, отдъленныхъ другь отъ друга непроходимыми лъсами и широкими ръками. Это обстоятельство обезпечило родамъ Индіи возможность сохранить тв или другія особенности ихъ общественнаго устройства; но во многихъ отношеніяхъ они представляли и сходныя черты. Къ числу ихъ Рисъ Давидсъ относить следующія. Мы нигде не слышимь, -- пишеть онъ, — объ изолированныхъ другь отъ друга жилищахъ. Дома рас-положены кучей и отдълены другь отъ друга узкими промежутками. Къ поселенію примыкаеть священная роща, остатокъ первобытнаго лівса, уцівлівшаго отъ расчистокъ. За рощею слівдовало обработанное поле, обыкновенно занятое рисовыми плантаціями. Село имъло также пастоище для скота и лъсныя угодья, въ которыхъ всв его жители имъли право выгона и рубки. Скотъ принадлежаль въ отдъльности домохозяевамъ селенья; никто не имълъ отдъльнаго пастбища. Послъ уборки скоту представлялась возможность вольно бродить по полямъ. Когда же наступало время посвва, стадо, подъ начальствомъ нанятаго на общій счеть пастуха, отправляемо было поселянами на пастбище, лежащее за предвлами рисовыхъ плантацій. Поля возд'влывались всів одновременно; ирригаціонные каналы проведены были всъмъ селеніемъ и орошеніе регулировалось правилами, надзорт за соблюдениемъ которыхъ принадлежалъ сельскому староств. Никто не огораживалъ своего надъла; существовала общая загородь для всъхъ плантацій. Какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Budhist India, стр. 19, 20 и 21.

общее правило, поле дробилось на столько участковъ, сколько въ селъ было главъ отдъльныхъ семей; каждая семья получала свой надълъ. Мы ни разу не слышимъ о продажъ или о залогъ надъла лицу, постороннему общинъ; да и нельзя было сдълать этого безъ согласія сельскаго схода. До насъ дошло, —пишетъ Рисъ Давидсъ, — только три упоминанія о продажъ земли. Въ одномъ случаъ говорится объ отчуждении участка, очищеннаго изъ подъ лъса самимъ владъльцемъ или его предками, а въ двухъ другихъ-о вознагражденіи землею за совершеніе жертвоприношенія. И переходъ участка нормировался не волею завъщателя, а обычаемъ; весьма часто семья сохраняла свою нераздъльность и послъ смерти домовладыки; въ противномъ же случав имущество двлилось на равныя доли между сыновьями. Права первородства не существовало, но старшій сынъ обыкновенно получаль придатокъ. Въ одномъ изъ юридическихъ сводовъ, въ Гаутамъ, такой придатокъ дълается въ пользу младшаго сына. Женщины наследовали только въ движимости. Частное лицо не могло пріобръсти ни покупкою, ни по наследству, ни малейшаго участка въ общинныхъ угодьяхъ, лесныхъ и пастбищныхъ. Въ "Діалогахъ Будды" и въ другихъ источникахъ не разъ говорится о томъ, что жрецы озабочены тёмъ, чтобы въ ихъ пользу выдёлена была часть такихъ общинныхъ угодій. При этомъ категорически заявляется о нераздельномъ владении этими участками всеми жителями селенія. Отчужденія, производимыя высшимъ начальствомъ, касались не земель общины, а тъхъ платежей, которые селеніе несло ранве въ пользу правительства. Эти платежи начинали поступать съ момента пожалованія въ пользу одареннаго, становившагося ближайшимъ защитникомъ и покровителемъ общины. Крестьянство же по прежнему удерживало въ своихъ рукахъ всв земельныя пользованія. О барщинъ мы во времена Будды и буддизма въ Индіи еще не слышимъ. Обязательная работа поставляется только ремесленниками, а не поселянами; послъдніе соединяють свои усилія при постройкі особыхь зданій для сельскаго схода, резервуаровъ для воды, проселочныхъ дорогъ и нарковъ 1).

Я позволить себъ эту длинную выписку, такъ какъ, по свидътельству критиковъ, книга Риса Давидса, вышедшая не далъе, какъ въ 1903 году, впервые дала сколько-нибудь подробное описаніе внутреннихъ распорядковъ индусскаго селенія въ періодъ вре-

<sup>1)</sup> Ibid, crp. 45-49.

мени, предшествовавшій торжеству браманизма и росту царской власти (власти раджей), а слідовательно и переходу свободных общинь въ общины зависимыя, владівльческія. Но и въ несравненно боліве позднюю эпоху, наприміврь въ XIV и XV-омъ візкахъ по Р. Х., отъ которыхъ дошли до насъ случайно нізкоторые акты, говорящіе объ основаніи новыхъ селеній въ той или другой мізстности, заходитъ різчь о принадлежности общинамъ лізсныхъ и пастбищныхъ угодій. Въ моей книгі за привожу отрывокъ изъ акта подобнаго рода, говорящаго о порядкі основанія селенія Муруды въ южномъ Канкані выходцами изъ сіверной Индіи подъ предводительствомъ брамина. Чтобы основать селеніе, предводителю приходится обратиться къ сельской общині Азуда, такъ какъ въ лізсу, ей принадлежащемь, онъ открыль удобное мізсто для своего поселка. Не нашедши годной подъ пастбище земли, тотъ же предводитель прибізгаеть къ сосізднимъ раджамъ, которые обращаются къ четыремъ селеніямъ съ требованіемъ уступить часть принадлежащихъ имъ пастбищь, и передаетъ уступленное въ собственность новаго поселка.

Если отъ прошлаго индусской общины мы перейдемъ къ вопросу о современномъ ея устройствъ, то намъ не мудрено будетъ открытъ слъды порядковъ, весьма близкихъ къ тъмъ, которые встръчаются всюду, гдъ при большей густотъ населенія становится невозможнымъ сохранить свободу заимокъ, или частныхъ присвоеній, въ не-

раздъльныхъ земляхъ общины.

Въ журналѣ Азіатскаго Общества за 1897 годъ Гьюитъ, полемизируя съ Баденъ-Паулемъ насчетъ самаго факта существованія
общиннаго землевладѣнія въ Индіи, приводитъ изъ офиціальныхъ
документовъ, отчетовъ англійскихъ чиновниковъ по установленію
кадастра, рядъ описаній держащихся доселѣ порядковъ общиннаго пользованія. Изъ этихъ описаній мы узнаемъ, что въ Индіи
можно встрѣтить и по настоящій день слѣды какъ родового владѣнія, такъ и сельскаго, какъ съ общинными запашками, такъ
раздѣльнымъ владѣніемъ пахотями, и неизмѣнно съ угодьями, принадлежащими всѣмъ жителямъ селенія сообща. Слѣды родового
землевладѣнія уцѣлѣли въ Удѣ, въ средѣ древнѣйшихъ насельниковъ—дравидійцевъ. Право собственности на землю принадлежало
здѣсь всему роду. Продуктъ годовыхъ урожаевъ шелъ на покрытіе
издержекъ общаго пиршества; обычай этотъ доселѣ сохранился въ
селеніяхъ Ураона, гдѣ молодые люди принимаютъ пищу совмѣ-

<sup>1)</sup> См. Общинное Землевладъніе, стр. 104-106.

стно. Мен'ве архаическій характеръ носять общинные порядки въ н'вкоторыхъ м'встностяхъ, состоявшихъ ран'ве подъ властью раджей Гонда.

Въ селеніи Чутизгуръ мы встрѣчаемъ періодическій передѣлъ рисовыхъ плантацій, при чемъ каждый возд'ялыватель получаетъ долю въ земляхъ разнаго качества; раздълъ производится старостой и четырьмя помощниками; они вознаграждаются за это особыми налълами. Коренные передълы повторяются ръдко, только въ нъкоторыхъ селеніяхъ и по отношенію лишь къ изв'єстнымъ землямъ. При нихъ происходить обмънъ участковъ; дълается это, — пишутъ англійскія власти, — чтобы избъжать монополизаціи лучшихъ земель въ немногихъ рукахъ. Гьюитъ говоритъ, что каждый разъ, когда въ деревню явится новый поселенець, обычай требуеть надъленія его большимъ или меньшимъ участкомъ, сообразно числу головъ скота, которое онъ можетъ поставить для плуга. Если въ сель не окажется свободнаго участка, то прибъгають къ передълу. Въ прежнее время такіе передълы были періодическими и повторялись каждые 5 льтъ. Тамъ, гдв они вышли изъ употребленія, на ихъ господство нъкогда указываетъ незначительность полосъ, разсъянность ихъ по полямъ и принадлежность большаго или меньшаго числа ихъ каждому домохозяину въ отдъльности. Эта разбросанность обусловливалась желаніемъ въ старые годы обезпечить каждому владъніе землями разнаго качества, а также землями, не одинакововыгодно расположенными. Вотъ почему отдъльнымъ домохозяевамъ приходится иногда итти за двъ или за три мили, чтобы попасть на свой участокъ. Если бы, какъ справедливо замъчаетъ Гьюитъ, каждому корчевщику обезпечено было право собственности на очистки, сдъланныя имъ самимъ или его предками, его владвнія не были бы разсъяны черезполосно, а представляли бы собою сплошную массу 1). Къ этимъ даннымъ, приводимымъ Гьюитомъ изъ быта южной Индіи, въ которой ему пришлось исполнять обязанности чиновника по кадастраціи, я присоединю нізсколько другихъ изъ Сіверо-Западныхъ провинцій и Пенджаба, пользуясь для этого офиціальными документами, сообщенными мит въ библіотект "Индійскаго Управленія" въ Лондонь. По словамъ г-на Роза, въ Зилабандъ до-сель сохранились слъды такихъ порядковъ: "Никто не имъетъ права собственности на землю; каждый владветь и пользуется только участкомъ, имъ воздъланнымъ, и до тъхъ поръ, пока длится его

<sup>1)</sup> Journal of the Asiatic Society, 1897 r. crp. 632, 634, 640.

обработка. По прекращеніи посл'ядней, земля возвращается снова къ общинъ и можетъ сдълаться предметомъ новой заимки. Благодаря этому существуеть значительное неравенство надъловъ; оно порождаеть частыя столкновенія; въ сель образуются двъ партіи: одна — благопріятна сохраненію существующих в наразокъ, другая обыкновенно болъе многочисленная—требуеть передъла. Послъдній рано или поздно наступаеть, а при его производствъ держатся уже начала равенства долей". Этотъ отрывокъ приведенъ мною на 81 стр. моей книги <sup>1</sup>). Однохарактерные порядки весьма распространены въ Пенджабъ. Здъсь пахотныя земли отдъльныхъ общинъ распадаются на надълы, сообразно числу ея обывателей; каждый получаеть въ пользование земли разнаго качества, т.-е. какъ подлежащія ирригаціи, и потому идущія подъ посадку риса, такъ и лишенныя ея. Неудивительно, если въ Пенджабъ, подъ именемъ "Wund", мы находимъ нъчто весьма близкое къ нашимъ конамъ. Владълецъ надъла получаетъ участки въ разныхъ "Wund" или конахъ; передълы не носятъ періодическаго характера и повторяются лишь тогда, когда нельзя удовлетворить требованіямъ подрастающихъ поколъній уступкой имъ части еще не обработанной цълины.

Изъ всего сказаннаго слъдуетъ, какъ мнѣ кажется, съ очевидностью, что и въ Индіи, какъ на островъ Явъ, или въ древнемъ Перу и Мексикъ, передълы на равныя доли характеризуютъ собою не древнъйшіе порядки общиннаго землевладьнія, — какъ думалъ, напримъръ, Лавелэ, — а такіе, какіе возникаютъ лишь при извъстной густотъ населенія и невозможности удовлетворить запросы всъхъ на землю путемъ свободной заимки въ общинныхъ угодьяхъ.

#### § 5.

Съ этой точки зрѣнія, намъ станетъ понятнымъ, почему о передѣлахъ и въ Россіи заходитъ рѣчь лишь въ позднѣйшихъ по времени актахъ. Въ предѣлахъ бывшаго Литовскаго княжества, области примѣненія въ XII и XIII вѣкѣ "Русской Правды" и широкаго господства двороваго землевладѣнія, изъ котораго развилось позднѣйшее сябровое, упоминанія о правахъ общины на землю и равненіи, т.-е. передѣлахъ земелв и пашенъ, встрѣчаются уже въ 1500 году. Я имѣю въ виду общественный приговоръ Любо-

<sup>1)</sup> Ковалевскій, Общинное Землевладініе, стр. 83 и 84.

шанской волости. Мы читаемъ въ немъ: "ижъ которыи земли паставскии въ той волости Любошанской есть, мы тые земли на себе разобрати хочемъ" 1). Въ своемъ изслъдованіи формъ крестьянскаго землевладенія въ Литовско-Русскомъ княжества, стр. 24, проф. Владимірскій Будановъ приводить изъ позднійшихъ актовъ данныя, установляющія тотъ фактъ, что община сообща приступала къ разработкъ некультивированныхъ участковъ и затъмъ дълила ихъ между своими членами. Словно читаешь описаніе Тацитомъ древнегерманскихъ порядковъ занятія подъ пахоть свободныхъ земель и раздъла ихъ между поселенцами. Та же община, чрезъ своего представителя, старца, раздавала пустующіе участки новымъ членамъ. Мы не встрътили пока упоминанія о передъль общинныхъ земель на равныя части, но и такіе акты дошли до насъ и приведены въ сочиненіи г. Любавскаго: "Областныя д'яденія Литовскаго государства", стр. 468 и 470. Г. Любавскій, однако, даеть имъ не всегда върное толкованіе, на что уже указано было Владимірскимъ-Будановымъ. Мы въ дъйствительности имъемъ передъ собою настоящій передълъ земли волостью, съ разръшенія воеводы Полоцкаго. "Люди въ сей волости быютъ челомъ о разръшении дозволить имъ земли ихъ, пашныя и бортныя, на ровныя части межу нихъ поровняти и по службамъ подвлити. И панъ его милость то имъ дозволилъ". Но передълъ, о которомъ говорится въ только что приведенномъ актъ Гошменовской и Гастиловской волостей, не составляетъ общаго правила даже въ XVIII столътіи. Болье старинная практика — наслъдственной частной заимки въ земляхъ общины, съ ея въдома и согласія и подъ условіемъ признанія за нею права передать покинутый участокъ въ чужія руки, - продолжаеть держаться. На это указываеть, между прочимь, одинь документь, приложенный Владимірскимъ-Будановымъ къ его "Крестьянскому землевладенію въ Западной Россіи". Въ этомъ документе, разсказывается случай возвращенія въ родное село Луки нъкоего Зеленко, долгое время странствовавшаго на чужбинъ. Онъ находить свой участокъ занятымъ и обращается къ общинъ или громадъ Лучанской съ требованіемъ вернуть ему его владѣніе. Громада чинитъ разборъ и признаетъ правильность заявленнаго ей требованія. Зеленко вступаетъ во владъніе своимъ участкомъ; лицо же, временно

<sup>1)</sup> См. Довнаръ-Запольскій. "Западно-русская сельская община, VII книга Судныхъ д'яль Лиг. метрики, 37". М'ясто приведено Владимірскимъ-Будановымъ-"Обзоръ исторіи русскаго права", стр. 552.

владъвшее имъ, получаетъ отъ общины грунтъ "въ державу" и притомъ на "въчные часы", т.-е. навсегда.

Въ Великороссіи, какъ показываетъ недавно отпечатанный Судебникъ царя Өеодора Іоанновича, сына Грознаго, передълъ могъ быть произведенъ и по требованію новаго жильца или поселенца (стр. 159): "а прівдеть въ деревню новый жилець и захочеть землю делити, во вьсю землю и деревню въ поляхъ, наволокахъ и во всякихъ земляхъ и угодья (хъ)—делите земля, и пожни и угодья и путики повытно по купчимъ".—Передълъ производится всею общиною; онъ касается и подворной земли. Передъ нами раскрываются отношенія, совершенно однохарактерныя съ теми, которыя мы встретили въ нъкоторыхъ общинахъ Индіи, гдъ, какъ сказано выше, "припущеніе" новыхъ поселенцевъ сопровождается передѣломъ. Изъ того же Судебника царя Өеодора видно, что община владела угодьями, охраняемыми ею отъ вторженія чужихъ владъльцевъ. Пахотные надълы въ общинной землъ носять уже характерное название "жеребьевъ". Судебникъ царя Өеодора жалуется на то, что многіе "ушедъ изъ общины, продаютъ свои жеребья" или, переселившись въ другую деревню, изъ нея прівзжають "пахати навздомъ".

Крестьяне, — говорить Владимірскій - Вудановъ, — нерѣдко ходатайствовали въ XVII вѣкѣ о правѣ продавать и закладывать свои земли, на томъ основаніи, что имъ прокормиться нечѣмъ; но самый фактъ необходимости каждый разъ особаго разрѣшенія свидѣтельствуетъ о томъ, что земля принадлежала не имъ, и что ихъ отношеніе къ ней было отношеніе простыхъ фактическихъ пользователей.

Та же черта наглядно выступаеть въ слѣдующемъ, напримѣръ, актѣ 1686 года. Нѣкто Шумилка Давыдовъ заложилъ покосы и пашни; такое распоряженіе не признано дѣйствительнымъ потому, что у него, Шумилки, земля была чужая, а не своя, — дали ему мірскіе люди <sup>1</sup>).

Такъ какъ отношенія частнаго лица къ землѣ, выступающія въ актахъ XVII вѣка, уже вполнѣ опредѣленно обрисованы намъ Судебникомъ царя Өеодора Іоанновича, т.-е. отъ эпохи, предшествовавшей закрѣпошенію, то, очевидно, нѣтъ возможности ставить эти два факта—мірское землевладѣніе и крѣпостное право—въ причинную зависимость другъ отъ друга. Такая зависимость не могла быть доказана ни въ одной изъ странъ, въ которыхъ встрѣ-

<sup>1)</sup> Владимірскій-Будановъ, стр. 544 и 555.

чались и встръчаются тъ же отношенія. Въ большинствъ государствъ средневъковой Европы было кръпостное право, и въ то же время не имълось мірскихъ передъловъ, а одни только общинныя угодья и регулированное или нерегулированное право производить въ нихъ заимки, подъ условіемъ фактической обработки.

Мы не станемъ задаваться здѣсь вопросомъ о причинахъ, которыя повели къ исчезновенію общиннаго землевладѣнія— это стоитъ за границами поставленной нами задачи. Посильная попытка къ рѣшенію этого вопроса сдѣлана была нами ранѣе, какъ въ спеціальныхъ монографіяхъ, такъ и въ общихъ трудахъ. Мы позволимъ себѣ только замѣтить, что та передача нашихъ взглядовъ, которую мы случайно нашли въ "Соціологіи" Герберта Спенсера, далеко не содержитъ въ себѣ всѣхъ элементовъ нашей теоріи.

Въ главъ о собственности 1), Гербертъ Спенсеръ, ссылаясь на Лавелэ <sup>2</sup>), говорить буквально слѣдующее (привожу франц. переводъ его книги): "Dans l'ouvrage de M. Kovalevsky, à propos des Allmendes suisses, on voit comment la propriéte communale devient proprieté privée, grâce a ce que la distribution périodique des lots devient de plus en plus rare et finit par tomber en désuétude". Гербертъ Спенсеръ присоединяется къ такой точкъ зрънія, и говорить буквально: "Если какая другая причина не кладетъ конца существованію сельской общины, она разлагается именно этимъ порядкомъ". Но, —замътимъ мы отъ себя, въ передачъ моего мивнія какъ Лавелэ, такъ и Спенсеромъ, указанъ только тотъ путь, какимъ происходитъ разложение общины, а не самыя его причины. Послъднія же были изучены мною въ моихъ сочиненіяхъ. Они лежатъ какъ въ естественно возрастающей густотъ населенія, такъ и во внезапномъ наплывъ новыхъ пришельцевъ-завоевателей или мирныхъ поселенцевъ, принятыхъ въ общину. Другую причину надо искать въ развитіи соціальныхъ контрастовъ, подъ вліяніемъ роста бъдности и богатства, прежде всего въ сферъ движимаго имущества, въ частности — скота и рабовъ.

Положительному праву, или обычаю, принадлежить освящение этихъ фактическихъ отношений путемъ создания кастъ — сословий и проведения въ ихъ интересахъ принципа неотчуждаемости, напримъръ, церковныхъ земель, или еще въ запрещени дворянскимъ землямъ переходить въ руки другихъ сословий. Противъ этой неот-

2) La proprieté primitive.

<sup>1) &</sup>quot;Принципы соціологін", т. ІІІ франц. перевода, стр. 732.

чуждаемости возстаетъ развившееся, подъ вліяніемъ роста капиталовъ, среднее сословіе или буржуазія.

Она пользуется завоеваннымъ ею вліяніемъ и властью, чтобы упразднить одновременно принципъ неотчуждаемости и общинныхъ земель, и дворянскихъ, и церковныхъ; отсюда такія последствія, какъ секуляризація монастырскихъ имуществъ, продажа ихъ съ публичныхъ торговъ, не въ одной только Англіи XVI-го въка, но и во Франціи эпохи революціи, а, по ен примъру, и въ большинствъ странъ Запада. Та же неотчуждаемость общинныхъ земель обращаетъ торжествующее среднее сословіе, въ частности, такъ называемый "tiers état rural" - понятіе, которое на русскомъ языкъ можетъ быть развъ передано нелитературнымъ терминомъ "кулаки", —въ систематическихъ противниковъ мірского владінія. Буржуазія настаиваетъ на необходимости раздъла общинныхъ земель въ частную собственность. Отсюда "огораживанія" общихъ полей, о которыхъ ръчь идетъ въ Англіи еще со временъ Ричарда III, изъ династіи Іорковъ, и Генриха VII, перваго изъ Тюдоровъ, т.-е. со второй половины XV-го въка. Отсюда начавшіеся во Франціи еще ранъе Людовика XIV "тріажъ", или выдёль въ пользу помещиковь части общихъ имъ съ крестьянами угодій, и законъ Конвента отъ 1793-го года объ обязательномъ раздълъ этихъ угодій въ частную собственность. Отсюда же широкое проведение законодательствами другихъ континентальных странъ Европы принципа свободы частной земельной собственности отъ имущественныхъ сервитутовъ, установленныхъ на нее въ пользу сосъдей поселянь, упразднение практики общихъ выпасовъ на нивахъ, послъ снятія съ нихъ урожаевъ, права въёзда и выпаса въ частно-владъльческихъ лъсахъ. Все сказанное требовало бы продолжительнаго фактическаго комментарія; читатель найдеть его въ моихъ книгахъ.

Въ настоящее же время мы вернемся снова къ періоду только слагающейся собственности и спросимъ себя, въ какой мъръ рабство можетъ считаться однимъ изъ первыхъ проявленій того процесса индивидуализаціи имущественныхъ правъ, выяснить происхожденіе котораго составляетъ, между прочимъ, задачу генетической соціологіи.

andrekturoj person skuntura ten<u>i tenasola i</u>n promenjar kunturu promensi. Alietaria kina sitematus itomatu sunturi peni sentu tenasi ari superio di sunturi.

# ГЛАВА VII.

pares and the produced by survey a community of the product of the survey of the surve

### Происхожденіе и раннее развитіе рабства. et per la que, actibies de essecuenção, activa es 🛦 economica administra activa espec-

artigoria, consigni de accidente de la constante de la constan

§ 1.

Вопрось о томъ, къ какому времени или, точнѣе, къ какимъ экономическимъ порядкамъ надо пріурочить первоначальное про-исхожденіе рабства, составиль предметь обширнаго разсужденія молодого этнографа Ниборъ 1).

Уже давно установилось то представленіе, что рабство возможнотолько въ земледъльческихъ обществахъ и что поэтому оно необходимо отсутствуеть въ быт'в рыболововъ и зверолововъ. Ниборъ подвергаетъ провъркъ это учение съ помощью того статистическагометода, который Тэйлоръ рекомендуетъ сравнительнымъ этнографамъ въ интересахъ большей точности предлагаемыхъ ими ръшеній. Нашъ авторъ изучаетъ десятками, а иногда и сотнями, племена, еще живущія охотничьимъ и рыболовнымъ промыслами; онъ приходить затвиъ къ тому заключенію, что у громаднаго большинства ихъ не имъется еще рабства. Тъмъ не менъе у цълыхъ девятнадцати племенъ и народностей найдены рабы-невольники. Какъ объяснить такую анормальность?

Изследуя условія жизни каждаго изъ названныхъ племенъ, Ниборъ открываетъ причины такихъ отступленій отъ общаго правила, прежде всего, въ фактъ близости къ морю и возможности для даннаго племени торговать съ другими продуктами своего рыболовства и охоты; въ виду этого становится необходимымъ заниматься

<sup>1)</sup> Slavery as an industrial System-ethnological researches.

этими промыслами въ размърахъ, превышающихъ удовлетвореніе мъстныхъ потребностей, и дълающихъ желательнымъ увеличение числа рабочихъ помощниковъ присоединениемъ къ нимъ рабовъ. Но, съдругой стороны, самая жизнь охотника, требуя передвиженія, и притомъ часто вразсыпную и съ оружіемъ въ рукахъ, не мирится съ существованіемъ рабства, или, върнъе, съ возможностью воспрепятствовать уходу невольниковъ. Того же нельзя въ равной степени сказать о рыболовствъ, обыкновенно производимомъ большими партіями, при которыхъ подневольные труженики остаются подъ надзоромъ своихъ хозяевъ. Оказывается, что выводы, полученные дедуктивнымъ путемъ, находять и индуктивную провърку. Большинство тъхъ девятнадцати племенъ, у которыхъ существуетъ рабство, принадлежить къ числу не столько охотничьихъ, сколько рыболовныхъ; они живутъ вдоль побережья Тихаго Океана, гоняются за китами, моржами, тюленями, или производять большими партіями и въ періодическіе промежутки времени, уловъ сельдей, трески и т. п. Рядомъ съ указанной причиной, фактъ торговли рабами, ихъ продажи на сторону, можетъ объяснить намъ причину, по которой нъкоторыя охотничьи племена, сами не нуждаясь въ услугахъ невольниковъ, тъмъ не менъе не убивають всъхъ взятыхъ ими на войнъ плънниковъ, а оставляють въ живыхъ молодыхъ женщинъи дътей, чтобы продать ихъ затъмъ въ неволю. Въ такихъ условіяхъ находились, напримъръ, Караибы Центральной Америки и Антильскихъ острововъ, а также племена краснокожихъ въ Бразиліи и вообще Южной Америкъ.

Способныхъ къ сопротивленію, т.-е. возрастныхъ мужчинъ, они съъдали или приносили въ жертву богамъ, иначе говоря истребляли тъмъ или другимъ способомъ, но женщинъ и дътей оставляли въ живыхъ. Добавочнымъ мотивомъ къ этому служила возможность обратить первыхъ—въ наложницъ и пополнить вторыми подрастающія покольнія будущихъ воиновъ.

Къ примърамъ, приводимымъ Ниборомъ, какъ не прибавить тъхъ, съ которыми знакомитъ насъ отдаленное прошлое народовъ какъ славянскаго, такъ и германо-романскаго міра. Большинство племенъ, населявшихъ Россію, въ эпоху призыва варяжскихъ князей, жило звъроловствомъ и рыболовствомъ, но по Россіи лежалъ въ это время путь какъ отъ Норманъ въ Греки, такъ и Волгъ, въ Каспій и культурныя страны Востока, занятыя Арабами. Немудрено поэтому, если въ договорахъ Олега и Игоря съ Византіей заходитъ ръчь и о невольникахъ, вывозимыхъ варяго-рус-

скими купцами и если такихъ же невольниковъ, уводимыхъ изъ Россіи на востокъ, знаютъ и арабскіе путешественники: Ибнъ-Фоцланъ и Ибнъ-Дастъ, посѣтившіе берега Волги въ эпоху, одновременную съ основаніемъ Русскаго государства, а также одно — два столътія спустя.

Рабами торговали съ Генуэзскими и Венеціанскими колонистами не только полуземледѣльческіе татары Крыма и Азовскаго побережья, но и дикія народности Кавказа, жившія вдоль Чернаго Моря. Иначе на рынкахъ Венеціи, Генуи, Неаполя, Пизы, Барселоны, наконецъ Пальмы на Майоркѣ, не появлялись бы рабы не только изъ Грековъ, Болгаръ и Русскихъ (de natione russorum или de natione bugrorum), но и лица, о которыхъ говорится, что они родомъ Черкесы (Xerxes).

О широкомъ распространеніи женскаго рабства среди Кельтовъ Уэльса, и еще ранѣе среди Ирландцевъ, и даже Бриттовъ Англіи, болѣе звѣролововъ и рыболововъ, чѣмъ земледѣльцевъ, говорятъ намъ не одни лѣтописныя свидѣтельства, или такія описанія путешествій, какимъ является Іtinerarium Hiberniae извѣстнаго Геральда дю-Бари, но и древніе своды Уэльса. Изъ нихъ видно, что женщина-рабыня служила своего рода монетной единицей, такъ что размѣры выкуповъ или композицій опредѣлялись числомъ рабынь, переходившихъ къ семьѣ потерпѣвшаго.

Замъчательно, однако, что большинство звъролововъ и рыболововъ Центральной и Южной Америки не знали рабства; то же можно сказать обо всъхъ племенахъ Негритосовъ Австраліи, досель сколько-нибудь изученныхъ. Не доказываетъ ли этотъ фактъ, что въ нормальныхъ условіяхъ, т. е. при отсутствіи возможности прокормить болье наличнаго числа живущихъ, — числа крайне ограниченнаго, въ виду скудости средствъ къ жизни, первобытные охотники не имъютъ причинъ держать рабовъ - плънниковъ? Только улучшеніе матеріальныхъ условій, благодаря, напримъръ, развитію торговли съ иностранцами, позволяетъ имъ завести рабовъ и для помощи въ собственномъ промыслъ, особенно рыболовномъ, и какъ предметъ роскоши (наложницы-рабыни), и какъ цънный товаръ для сбыта. Но, такъ какъ торговля — явленіе позднъйшаго порядка, то трудно притти къ заключенію, что первобытныя человъческія сообщества знали рабство. Они не держали невольниковъ, разумъется, не въ силу прирожденнаго имъ свободолюбія, какъ не прочь были думать идеализировавшіе ихъ быть писатели XVIII въка, а въ силу

матеріальной невозможности прокормить ихъ и экономической безполезности самого института въ данныхъ условіяхъ производства.

Первобытные охотники и звѣроловы не были проникнуты гуманитарными чувствами; они не щадили своихъ плѣнниковъ и часто
обращали ихъ мясо въ пищу; на широкое распространеніе антропофагіи и ея существованіе нѣкогда у такихъ даже культурныхъ племенъ, какими были древніе Греки, указано было не разъ, между
прочимъ русскимъ профессоромъ Воеводскимъ <sup>1</sup>). Нѣтъ поэтому
основанія выводить изъ факта отсутствія рабства на низшихъ ступеняхъ культуры какихъ-либо заключеній о сравнительно высокомъправственномъ уровнѣ нашихъ отдаленнѣйшихъ предковъ. Такія
заключенія грѣшили бы противъ истины въ такой же мѣрѣ, впрочемъ, какъ и гипотеза о первобытномъ владычествѣ женщинъ, выводимомъ изъ одного факта распространенности въ это время обычая
считать родство по матери, а не по отцу.

Ниборъ сводить въ одно целое результаты своего сравнительнаго изследованія о быте охотничьих и рыболовных племень въ следующихъ выраженіяхъ: 1) Они редко держать рабовъ и когда держать, рабство имъетъ въ ихъ средъ слабое значение. У рыболововъ оно встръчается чаще, но далеко не всегда. Такъ, его нътъ у Эскимосовъ. не ведущихъ торговли, и оно встрвчается у краснокожихъ побережья Тихаго Океана. 2) Освдлая жизнь болве благопріятна развитію рабства, чёмъ жизнь номадовъ. З) Рабство чаще всего встръчается у народовъ, живущихъ большими группами. 4) Гдъ пиша обильна и легко можеть быть добыта, держать рабовъ выгодиве, чъмъ тамъ, гдъ эти условія отсутствують. Поэтому развитіе обычая дълать запасы содъйствуеть росту рабства. 5) Торговыя племена, особенно тъ, у которыхъ существуетъ обрабатывающая промышленность, боле нуждаются въ рабахъ, чемъ остальныя. 6) Где богатства накоплены, тамъ есть больше въроятія, что рабство пустить корни. 7) Гдв требуется искусство въ работв, тамъ рабство менве полезно. 8) Гдъ женщины угнетены, тамъ, какъ, напримъръ, въ Австраліи, женскій трудъ можеть служить заміною рабства, но гдів женщины пользуются большимъ уваженіемъ, тамъ, чтобы освободить ихъ отъ излишняго труда, вводится рабство. 9) Гдф милитаризмъ преобладаеть и чувствуется большая нужда въ воинахъ, чъмъ въ

<sup>1) &</sup>quot;О каннибализм'в въ Древней Греціи". За посл'ёднее время Штейнмецъ обогатиль эту литературу сочиненіемъ "Endokannibalismus", вышедшемъ въ 1896 году.

работникахъ, нътъ условій, благопріятныхъ для развитія рабства, за исключеніемъ тъхъ случаєвъ, когда рабы держатся, какъ помощники на войнъ.

Какъ последователь экономическаго матеріализма, Ниборъ старается свести всв указанные имъ факторы рабства къ экономическому состоянію общества. Онъ, повидимому, теряетъ изъ виду такіе, напримъръ, обычаи, имъ же указанные, какъ пріобрътеніе раба, съ цълью закланія его на могиль покойника, дабы рабъ могь служить ему въ будущей жизни. Тутъ религіозный, т.-е. исихическій мотивъ, выступаеть уже съ полной очевидностью. Съ этой оговоркой, можно признать, что приводимые Ниборомъ соображенія имъютъ полный въсъ. Рабство, — будучи само въ корнъ экономическимъ явленіемъ, — очевидно, всего болье и нуждается въ экономическомъ объяснении. Но такъ какъ указываемые Ниборомъ два фактора, къ которымъ якобы можно свести все остальные при объяснении генезиса рабства: во-первыхъ, трудность или легкость добыть пропитаніе, а во-вторыхъ, зависимость или независимость этого пропитанія отъ капитала—въ свою очередь стоять въ тъсной связи съ біологическимъ факторомъ-ростомъ населенія, и его густоты, то, очевидно, что и въ данномъ случав выступаетъ вся сила сдвланнаго нами ранве общаго замвчанія, по которому всв условія жизни даннаго народа взаимно обусловливаютъ другъ друга. Главнымъ препятствіемъ къ развитію рабства у охотничьихъ племенъ является скудость средствъ и связанная съ нею густота населенія. Когда наступаетъ возможность увеличенія района путемъ завоеванія во вредъ сосъдямъ, могутъ возникнуть отношенія господства и рабства между побъдителями и побъжденными. Политическій мотивъзавоевание-присоединится въ такомъ случат къ экономическимъ и нъсколько видоизмънить собой ту схему, которую строить Ниборъ пля объясненія источника рабства. Въдь исторія древнихъ и новыхъ народовъ постоянно ставитъ насъ лицомъ къ лицу съ фактомъ возникновенія соціальныхъ различій, свободы и несвободы, какъ послъдствія подчиненія одной расы другой. Различный цвътъ кожи, отличающій господъ и слугь, выступаеть не въ однихъ Соединенныхъ Штатахъ и вообще въ странахъ, гдв господствовала неволя негровъ, -- мы находимъ его и въ древне-египетскомъ, и въ ассирійскомъ царствахъ, а темъ более какъ въ древнихъ, такъ и въ новыхъ индусскихъ государствахъ, въ которыхъ не только чандалы и паріи, но и судрасы, или служебныя касты, принадлежать къ другой крови, чемъ господствующія. Новейшія работы Крука, Рисле и ихъ

многочисленныхъ сотрудниковъ довольно наглядно установили этотъ фактъ: онъ показали, что низшая каста по преимуществу представлена въ Индіи племенами дравидійскаго происхожденія, т.-е. потомками первыхъ ея насельниковъ до прихода арійцевъ. Нужно-ли доказывать, что и въ англо саксонскомъ, и въ другихъ германскихъ обществахъ рабы вербовались по преимуществу изъ членовъ другого племени, чёмъ то, къ которому принадлежали завоеватели, или вспоминать, что въ древней Греціи гелоты не были одной крови со Спартанцами. Все это, вмѣстѣ взятое, не доказываетъ, разумѣется, того, что, гдв не было завоеванія, тамь не могло быть и рабства. такъ какъ несвобода можетъ имъть источникомъ простую экономическую зависимость, пріобрътающую юридическій характеръ въ формъ закабаленія; но всего этого достаточно, чтобы показать, какъ, на ряду съ экономическимъ факторомъ, такое даже экономическое явленіе, какъ рабство, можетъ быть обусловлено въ своемъ зарожденіи и религіозными, и политическими причинами. Въ числъ положеній, выставляемыхъ Ниборомъ, одно способно привлечь къ себъ особое вниманіе. Оно гласить буквально следующее: где пропитаніе зависить отъ капитала, тамъ нътъ нужды въ рабахъ. Авторъ поясняетъ свою мысль, говоря, что тамъ, гдф есть противоположение богатства и нищеты, тамъ неимущіе охотно соглашаются работать на пользу капитала, а это обстоятельство устраняеть необходимость въ рабствъ 1). Такое явленіе можеть сказаться съ особенной силой въ обществахъ пастушескихъ въ которыхъ владение или невладение скотомъ создаетъ различіе богатства и бъдности; оно свойственно также обществамъ земледъльческимъ, уже порвавшимъ, однако, съ первобытной практикой поднятія почвы съ помощью обыкновеннаго крюка и перешедшихъ къ обработкъ ся влекомой доместицированными животными сохою или плугомъ. Въ такихъ обществахъ не имъющіе скота могуть попасть въ такую же зависимость отъ имъющихъ его, какъ и у скотоводовъ. Для иллюстраціи нашей мысли приведемъ тотъ фактъ, что въ древней Ирландіи ссуда скота порождала зависимость такъ называемыхъ фуидгировъ, или съемщиковъ, отъ боеровъ, или владъльцевъ коровъ. Что въ древнъйшемъ намятникъ русскаго права, въ Ярославовой "Правдъ", уже говорится о ролейномъ закупъ, т.-е. о человъкъ, который принялъ извъстныя служебныя обязательства по отношенію къ лицу, надълившему его скотомъ, необходимымъ для впряги въ "рало" или соху, очевидно служитъ только дальнъйшимъ подтверждениемъ сказаннаго.

<sup>1)</sup> Ниборъ, стр. 266.

Ниборъ подробно останавливается на развитіи той мысли, что въ пастушескихъ обществахъ экономическая зависимость неимущихъ отъ имущихъ часто ведетъ къ отсутствію рабства. Если послѣднее и встръчается въ средъ нъкоторыхъ народовъ-скотоводовъ, то всегда въ связи съ желаніемъ или освободить женщинъ отъ черезчуръ обременительныхъ работъ, или увеличить оборонительныя средства племени, присоединивъ рабовъ къ числу воиновъ. Такъ, у пастушескихъ племенъ Сомалъ и Донакіе въ Африкъ рабы цънятся, какъ воины, и тому изъ нихъ, кто убилъ 10 враговъ, открывается даже возможность высшаго общественнаго положенія— факть, на который указано Паулички <sup>1</sup>). Рабство можеть возникнуть въ средъ пастушескихъ племенъ, какъ отвъчающее запросу на роскошь, возможность которой открываетъ накопленіе скота. Такъ, напримъръ, о Бени-Амеръ мы читаемъ у Мунцингера <sup>2</sup>): они не нуждаются въ невольникахъ, какъ въ рабочихъ, но ихъ честолюбіе удовлетворено тымъ, что ихъ окружаетъ покорная свита рабовъ-чужеземцевъ, отъ которыхъ легче ждать подчинения, чемъ отъ единоплеменниковъ, внавшихъ въ бъдность. Наличность условій, дълающихъ возможнымъ внъшнюю торговлю рабами, разумъется, также является существеннымъ факторомъ въ развитии института невольничества если столько африканскихъ племенъ-скотоводовъ фигурируетъ въ спискъ тъхъ, которымъ извъстно рабство, то фактъ этотъ, несомивнно, стоитъ въ связи съ производившимся въ теченіе въковъ торгомъ неграми.

У народовъ земледъльческихъ число племенъ, знающихъ институтъ рабства, значительно больше числа тѣхъ, которымъ неволя остается неизвъстной. Ниборъ насчитываетъ 133 первыхъ и всего 86 — послъднихъ. Я, разумъется, далекъ отъ мысли приписывать какое-либо существенное значеніе сокращенію или увеличенію этой разности, такъ какъ ничто не убъждаетъ меня въ томъ, что при составленіи списка не упущены были тѣ или другія племена, хотя бы ужъ потому, что бытъ ихъ недостаточно изслъдованъ. Большее значеніе имъетъ тотъ фактъ, что въ числъ племенъ, не знающихъ рабства, мы встръчаемъ по преимуществу тѣхъ, бытъ которыхъ еще не можетъ считаться вполнъ осъдлымъ 3). У большинства краснокожихъ племенъ, уже перешедшихъ къ земледълію, по словамъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. I, crp. 263.

<sup>2)</sup> Ostafrikanische Studien.

<sup>3)</sup> О землевлальніи Номадовъ сообщено много интересныхъ данныхъ въ книгь Гильдебранда "Sitte und Recht bei den Naturvölkern", стр. 51.

испанскихъ писателей, въ томъ числъ Азара, обработка полей производится навздомъ: "гдв Индвицы проходять, тамъ они и свють, пишеть онь, — съ темъ, чтобы месяцы спустя вернуться за жатвой". Въ прочее время года земледъльцы-охотники гоняются за звъремъ. или собираютъ дикорастущіе коренья. Въ такихъ условіяхъ немудрено, если большинство племенъ ихъ не нуждается въ рабахъ. Далеко не то же можеть быть сказано о техъ, которыя возделывають почву безъ помощи домашнихъ животныхъ. Въ такихъ обществахъ, весьма распространенных у дикарей-землед вльцевь, возд влывающих в почву крюкомъ, никто не можетъ установить той экономической зависимости по отношенію къ соплеменникамъ, какая порождается ссудой капитала, въ частности—скота. Наоборотъ, гдъ земледъліе достигло уже нъкотораго, хотя бы и элементарнаго техническаго искусства, фактъ владенія скотомъ можеть породить условія, при которыхъ свободные люди, не становясь рабами, беруть на себя обработку чужихъ полей А это дълаетъ возможнымъ обойтись при ихъ утилизаціи и безъ рабства У земледъльческихъ племенъ особое значеніе для судебъ последняго играетъ, впрочемъ, не одно противоположение бъдности и богатства въ обладаніи скотомъ, но и фактъ аппропріаціи, или, точне, - монополизація земельной собственности известными классами. Вследъ за Лоріа, Ниборъ повторяеть, что рабство мыслимо только до тъхъ поръ, пока еще остаются незанятыя, никому не принадлежащія земли. При такихъ условіяхъ, собственникъ не можетъ обезнечить себ'в необходимаго числа рабочих в рукъ иначе, какъ съ по-мощью установленія неволи, — иначе его рабочіе ушли бы на свободныя поля и занялись бы ихъ культивированіемъ. Этимъ обстоятельствомъ только и можно объяснить появление въ средъ народовъ, еще сохранившихъ запасъ свободныхъ земель, такъ называемаго рабства "за долги": пользуясь голодомъ или другими бъдствіями, собственники путемъ ссудъ стараются обезпечить себъ недостающее имъ число несвободныхъ работниковъ. Долговая кабала-явление крайне распространенное въ древнихъ обществахъ, начиная съ афинскаго и римскаго, оканчивая древне-германскимъ и древне-русскимъ.

Кому не извъстно приписываемое Солону освобождение должниковъ, обремененныхъ высокими процентами эвпатридовъ? Кто не знастъ также того постановления древне-римскаго права, по которому должникъ нъсколькихъ кредиторовъ подлежалъ разрубкъ на части для удовлетворения претензий всъхъ. Холонство "за долгъ служити", иначе долговая кабала, одинаково хорошо извъстны и древнимъ германцамъ, и древнимъ русскимъ. Оно описано Тацитомъ въ его

"Германіи" 1); оно выступаетъ изъ текста памятниковъ удёльно-въчевого періода. Мы встръчаемъ его и у дикарей, перешедшихъ къ земледълію. Такъ у Тагаловъ и Висайя, въ моментъ завоеванія испанцами, большинство рабовъ было представлено людьми, закабаленными за долги 2). Тамъ же, гдъ вся земля подверглась присвоенію, принадлежить князю и высшимъ сословіямъ, т.-е. обыкновенно зажиточному классу, тамъ нътъ благопріятныхъ условій для развитія рабства, такъ какъ неимущіе свободные люди охотно берутся за воздълывание чужой почвы подъ условіемъ выдъленія въ ихъ пользу извъстныхъ участковъ, такъ называемыхъ кръпостныхъ надъловъ. Примъръ русскихъ серебренниковъ, доставившихъ живой матеріаль для построенія позднъйшаго зданія кръпостного права, довольно убъдителенъ въ этомъ отношеніи, а собранныя этнографами свъдънія объ Океаніи, въ которой вей земли аппропріированы и не им'вется института рабства, служать новымь подтверждениемь этому положенію. Всюду, — пишеть Ниборь, — гдів въ Полинезіи имівотся еще свободныя земли-такъ, напримъръ, на островахъ Самоа и въ Новой Зеландін-устанавливается болье или менье демократическое равенство отношеній; но гдв, какъ въ Меланезіи, на островахъ Филжи въ частности, вся земля аппропріирована, тамъ возникаетъ подвластный низшій классь. Онъ существенно отличается отъ рабовъ. Такъ въ Океаніи простой людъ-пролетаріи, нуждающіеся въ работв, въ виду того, что вся земля въ рукахъ высшихъ классовъ. Предложение свободной работы такъ велико, что нътъ необходимости въ рабствъ. На островахъ Фиджи чужеземцы-работники могли переносить свои услуги по выбору съ одного мъста на другое; въ рабовладъльческой странъ они были бы прикръплены къ личности собственниковъ 3).

Резюмируя на 417 страницѣ все сказанное имъ объ условіяхъ появленія рабства среди земледѣльческихъ племенъ, Ниборъ гово-

2) Blumentritt "Über die Staaten der Philippinischen Eingeborenen". Мемуары Вінскаго Географическаго Общества, стр. 56 и 57.

<sup>1)</sup> Въ томъ описании, какое Тацить даеть рабамъ у Германцевъ, проглядывають черты, позволяющія считать ихъ скорѣе крѣпостными людьми, исжели невольниками. Каждая семья ихъ имѣетъ свою усадьбу (suam sedem, suos penates regit); ихъ занятіе сводится къ воздѣлыванію хозяйскихъ полей, при чемъ, какъ показываетъ примѣръ англо-саксонскихъ свободныхъ, но крѣлкихъ къ землѣ слугъ (см. Consuetudines singularum personarum въ изд. Leo), извѣстное число дней оставляется въ ихъ распоряженіи для облаботки собственчаго поля пли, в рвѣе, надѣловъ въ общихъ поляхъ.

<sup>3)</sup> Ниборъ, стр. 343, 347.

рить, что земледъльческая культура тамъ, гдъ дъло идеть не объ однихъ кочевыхъ звъроловахъ, занимающихся разведениемъ злаковъ лишь въ формъ навздовъ, вообще благопріятна установленію рабства, но только до тъхъ поръ, пока вся земля, годная къ обработкъ, не сдълается предметомъ частной аппропріаціи; въ обществахъ же последняго типа место рабовъ занимають неимущіе свободные люди. М у земледъльцевъ рабы неръдко держатся для усиленія средствъ военной обороны или чтобы облегчить работу женщинъ. Тамъ же, гдъ къ земледълію присоединяется торговля и является, слъдовательно, возможность расширить земледеліе, тамъ возникають благопріятныя условія и для рабства.

Геневисъ поличическихъ союзовъ, различныхъ видовч. начальствавитя и государственной власти.

Husassan, ingerept recommend for require article from the grants.

## глава VIII.

Генезись политическихъ союзовъ, различныхъ видовъ начальствованія и государственной власти.

§ 1.

Писатели, придерживающіеся той точки зрвнія, что у первобытныхъ зверолововъ и рыболововъ не существуетъ другихъ союзовъ, кромъ отдъльныхъ семей, а къ числу ихъ, какъ мы видъли, можно отнести и Гроссе, и Гильдебранда, и Аткинсона и Ленга, не говоря уже о Старке и Вестермаркъ, —не считаются при этомъ съ ими же самими признаваемыми фактами, что даже у такихъ отсталыхъ народностей, какъ Веда и Ботакуды или еще жители "Огненной Земли". уже встръчаются партіи, составленныя изъ полутора, двухъ или трехъ десятковъ мужчинъ и женщинъ. Во главъ этихъ лицъ, которыя, очевидно, образують собою зародыши нераздъльныхъ семей и развившихся изъ нихъ родовъ, необходимо должны были стоять какіе-нибудь начальники. Ими могъ быть и глава семьи, допусоставъ зятьевъ, мужей своихъ дочекъ, постустившій въ ея пившихъ къ нему на отработокъ, или другихъ случайно мкнувшихъ къ нему лицъ — его участниковъ въ охотъ на дикаго звъря и иноплеменника. Подводить такія отношенія, какъ дълаетъ Летурно, подъ понятіе первобытной анархіи мы не въ правъ. Мы не можемъ также утверждать, что первобытный человъкъ или покрайней мфрв тоть, съ которымъ знакомять насъ археологическія раскопки, не зная другихъ орудій, кромѣ неотесаннаго камня, жилъ въ добровольной изолированности. Она потому кажется намъ недопустимой, что только подъ условіемъ соединенія силъ дикарь могъ-

одолъвать опасности, ежечасно грозившія ему отъ болье сильныхъ звърей, или добывать охотой за ними нужную ему пищу. Пещерныя раскопки, свайныя постройки, расположенныя цълыми деревнями, наконецъ, открытыя прежде всего въ Даніи груды пищевыхъ отбро-совъ изъ эпохи необработаннаго камня, очевидно непримиримы съ гипотезой изолированной жизни первобытныхъ людей <sup>1</sup>). Въдь многія изъ пещеръ настолько обширны, что могутъ служить пріютомъ не одной, а цълымъ десяткамъ семей; свайные поселки, въ свою очередь, говорять о большемъ или меньшемъ скучиваніи людей каменнаго въка и то же впечатлъніе получается отъ только-что упомянутыхъ накопленій остатковъ пищи въ значительномъ числъ. Наконецъ, общераспространенность не у однихъ только арійскихъ племенъ, но и въ степяхъ Южной Россіи, посъщенныхъ въ разное время столькими кочевниками, тъхъ укръпленныхъ лагерей, которые извъстны намъ подъ наименованіемъ городищъ, даютъ право предполагать, что, при опасеніи набъговъ отъ чужихъ общественныхъ группъ, наши отдаленные предки находили убъжище для себя и для своего имущества въ расположенныхъ на возвышенностяхъ и окруженныхъ плетнемъ или ва-ломъ защитахъ. Циммеръ <sup>2</sup>) показалъ, что на арійскихъ языкахъ, и въ частности на языкахъ Индіи и Персіи, названіями такихъ защитныхъ мъстъ служатъ однокоренныя слова. Это одно уже указываетъ на существованіе городищь въ періодь, предшествовавшій обособленію этихъ восточныхъ вътвей Арійской расы отъ западныхъ. Въ моемъ "Историко-сравнительномъ методъ въ юриспруденціи" я уже указалъ на тотъ факть, что русскія городища находять аналогичное себъ явленіе въ упоминаемыхъ Юліемъ Цезаремъ укрѣпленныхъ лагеряхъ у Кельтовъ. Орріda—таково было названіе этихъ лагерей. Въ XXI главѣ V ой книги Цезаревыхъ "Комментаріевъ на галльскую войну" мы читаемъ: "Орріda Бриты называютъ недоступныя лѣсистые участки укръпленные валомъ, сюда народъ стекается, чтобы укрыться отъ нападенія враговъ". Что такое значеніе oppidum имѣлъ не въ одной Британіи, доказательство этому мы находимъ въ словаръ однои Британіи, доказательство этому мы находимь вь словарь Феста. Послёдній приб'єгаеть къ слёдующему, впрочемь, ошибочному словопроизводству этого термина. Oppidum, —говорить онь, —получиль свое названіе оть того, что даеть защиту лицамь, въ него сбёгающимся. Самъ Цезарь, въ глав XXIX, указываеть на то,

Такія залежи изв'єстны въ литератур'є подъ датскимъ названіемъ "Kjokken-moddings". <sup>2</sup>) Altindisches Leben, 145—148 crp.

что въ Галліи мъста, выбираемыя для основанія такихъ защить, были, такъ сказать, укръплены самой природой (oppidum egregie natura munitum). Въ VI-ой книгъ, въ главъ 4 и 10, Цезарь говорить, что въ oppida Галліи сосъднее населеніе селъ сходилось при приближении непріятелей и искало въ нихъ убъжища не только для себя, но и для скота. О существовании у Германцевъ такихъ же защить имъются подробныя указанія въ книгь Гильдебранда. Такіе укръпленные лагери отнюдь не могуть быть смъшиваемы съ городами, какъ это дълаетъ г. Самоквасовъ, противъ котораго направлена критика извъстнаго Грегора Крука, въ его "Einleitung in die slavische Litteraturgeschichte" (Грацъ, 1887 г., стр. 148). При существованіи городищь или укрѣпленныхъ лагерей, Германцы въ то же время не имъли городовъ, какъ на то прямо-указываетъ Тацитъ ("Германія", глава XVI). "Извъстно,— пишетъ онъ, — что народы Германіи не живутъ въ городахъ и вообще не им'вотъ сплошныхъ поселеній". Независимо отъ только-что указанныхъ племенъ, укръпленные обыкновенно природой, ръдко когда искусствомъ, лагери встръчаются, какъ показываетъ, между прочимъ, Гильдебрандъ, у множества народностей, относимыхъ къ числу дикихъ или варварскихъ 1).

Тому же писателю удалось показать, что земледёліе на первыхъ порахъ производимо было на высотахъ. Онъ ставитъ этотъ фактъ въ зависимость отъ того обстоятельства, что первобытное земледълю знаетъ только лътнее поле, а не зимнее; паступеские же народы, въ виду обилія травъ въ гористыхъ мъстностяхъ, обыкновенно и проводять на нихъ лъто. Находимые Себомомъ слъды воздълыванія въ Англіи такихъ холмистыхъ мъстностей, которыя въ настоящее время не состоять подъ обработкой, встрвчаются и въ другихъстранахъ. Такъ, во время моихъ странствій по Кавказу, мнъ пришлось натолкнуться на слъды такого архаическаго земледълія, доказываемаго внъшнимъ видомъ холмовъ, спускающихся кругообразными террасами сверху внизъ. Я находилъ ихъ даже тамъ, гдъ въ настоящее время нътъ и слъда земледъльческой культуры, напримъръ, у подошвы Бермамута, на нъкоторомъ разстоянии отътеперешняго селенія Хасауть, версть 50 оть Кисловодска, у подошвы Эльборуса 2).

1) Cm. ero Sitte und Brauch der Naturvölker.

<sup>2)</sup> Это террасообразное земледаліе, по всей варонтности, стоить васвязи съ фактомъ расположенія городищь или украпленныхъ лагерей въ-

Эта экскурсія въ область первоначальнаго происхожденія городищъ была необходима для того, чтобы показать, какъ, начиная съ общихъ пещеръ и оканчивая временно занимаемыми, защищенными природой и искусствомъ лагерями, охотничьи, пастушескія и только что перешедшія къ земледълію племена сознавали преимущество совмъстной жизни и не довольствовались поэтому изолированнымъ существованіемъ небольшими группами моногамическихъ и полигамическихъ семей. Но тамъ, гдв имъются зародыши будущаго соединенія людей въ численныя группы, тамъ мы находимъ и первые элементы руководительства или начальствованія, притомъ на первыхъ порахъ только временнаго. Лишь впослъдствіи оно становится постояннымъ. Въ противность воззрѣніямъ, болѣе или менње упрочившимся въ этнографической литературъ, на основани авторитета братьевъ Сарразенъ, мы находимъ въ новъйшихъ изслъдованіяхъ о бытъ Веддовъ Цейлона ръшительное доказательство того, что и у нихъ имъются союзы, выходящіе за предълы семьи. Въ журналъ Цейлонской вътви Азіатскаго Общества, отъ 1886 года, я прочель въ стать Стевенса (Stevens) о Веддахъ слъдующія подробности: они дълять себя на восемь клановъ или родовъ, но образують всего на всего два (стр. CLX).

Въ другой стать о томъ же племени, принадлежащей Le Mesurier, отмътимъ слъдующую подробность: на вопросъ путешественника, живетъ ли встръченный имъ Ведда въ одиночествъ, полученъ былъ отвътъ: "нътъ, при мнъ не только жена и дъти, но и братъ съ женою" 1). Такимъ образомъ, имъется подтвержденіе сказанному мною выше относительно существованія и между Веддами Индіи, даже въ наши дни, не только отдъльныхъ семей, но и семейныхъ общинъ. Но очевидно, что въ современныхъ порядкахъ этого племени много чертъ, свидътельствующихъ о наступленіи ненормальныхъ условій, по всей въроятности вызванныхъ недостаткомъ пищи, что въ свою очередь зависитъ отъ все большаго и большаго ограниченія сосъдними племенами района кочевьевъ Ведда. Нельзя же, въ самомъ дълъ, считать нормальнымъ хотя бы

гористыхъ мѣстностяхъ, обыкновенно защищенныхъ лѣсомъ и искусственно собранными камнями. Вѣдь для укрывшихся въ такихъ городищахъ не бъходимо было имѣть достаточное количество пищи, доставаяемой такими общими посѣвами, легче защищаемыми, чѣмъ тѣ, какіе производимы были на низменностяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Journal of the Ceylon Branch of the R. Asiatic. Soc., 1886 r., т. IX, стр. 337.

общераспространенный у нихъ онанизмъ, которому многіе изслъдователи приписывають главную роль въ ихъ быстромъ вымираніи. Выбирать поэтому Ведда за типическій образець первобытнаго человъчества, какъ дълають это Гроссе и Вестермаркъ, кажется мнъ въ высшей степени страннымъ; я готовъ повторить, вслъдъ за Колеромъ, что первобытное человъчество не можетъ считать своимъ прототипомъ такія вымирающія племена, племена, павшія умственно и экономически и очевидно сохранившія только обломки прежде существовавшихъ у нихъ юридическихъ отношеній. Первобытное человъчество несомивнно было соціально болве устроено, чъмъ современные Ведда <sup>1</sup>). Къ тому же свидътельство объ отсутствін у нихъ какой бы то ни было власти, помимо семейной, встръчаеть отрицаніе въ следующемъ факте, сообщаемомъ Эмерсономъ Тэнандъ: глава небольшой группы, изъ 13—16 человъкъ, ея старъйшина, распредъляетъ пищу, въ частности медъ, между членами сообщества 2).

Если поэтому у Ведда мы не встръчаемъ никакихъ признаковь существованія другой власти и другого вліянія, помимо того, какое принадлежитъ главъ одной, двухъ или болъе соединившихся семей, то изъ этого еще нельзя заключить о существовании у нихъ такъ называемой, "первобытной анархіи". Правда, и о жителяхъ Огненной Земли Дарвинъ говоритъ въ своемъ путешествіи: у нихъ нътъ ни правительства, ни начальника <sup>3</sup>) Но изъ новъйшихъ показаній объ ихъ быть, сдъланныхъ Фицрои, мы узнаемъ, что старики пользуются у нихъ нравственнымъ авторитетомъ. Молодые люди считають для себя закономъ слово старика; при недостаты пищи, старики распредъляють ее нуждающимся въ ней членамъ группы, -- своего рода человъческаго стада, неудачно передаваемаго татарскимъ терминомъ "орда", такъ какъ съ ордой уже связано понятіе о н'вкоторой организаціи: -- для этого они р'вжутъ на куски мясо мертваго кита, найденнаго къмъ-либо изъ молодыхъ членовъ, посланныхъ на рекогносцировку 4). У Тасманій-

<sup>2</sup>) Sketches of the Natural Story of Ceylon, т. II, 440. Приведено у Летурно.

3) Дарвинъ "Путешествіе натуралиста", стр. 232, причедено у Летурно. L'évolution politique dans les diverses races humaines. 1890 г., стр. 28 и 29.

<sup>1)</sup> Kohler "Zur Urgeschichte der Ehe. (Zeitschrift für die Vergleichende Rechtwissenschaft, 1895 r., cvp. 196).

<sup>4)</sup> Fitzroy Narrative of the surveying voyages of His Majesty's ships Adventure and Beagle, between the years 1826 and 36. London, 1839, T. II, crp. 178.

цевъ, у которыхъ встръчались группы въ двадцать-тридцать человъкъ, для военныхъ предпріятій выбирался особый предводитель (объ этомъ говоритъ Боннвикъ въ своей "Повседневной жизни и происхождении Тасманійцевъ" — Daily life and origin of the Tasmanians, 81-83).

У австралійскихъ племенъ, въ частности у Нариніери, руководительство дълами принадлежитъ людямъ возрастнымъ. Они образують особый совъть стариковь, подъ наименованиемъ "тэнди": независимо отъ него для предводительства военными предпріятіями выбирается особый начальникъ, обыкновенно пользующійся извъстностью искуснаго кудесника 1).

Въ преданіяхъ, записанныхъ Спенсеромъ и Гилленомъ, о предкахъ племени Альчеринга, во внутренней Австраліи, большую роль въ измѣненіи обычаевъ играють люди стараго возраста <sup>2</sup>). Объ уваженіи къ старикамъ пишетъ и Гауитъ въ своемъ отчетѣ о племени Курнаи. У нихъ, — говорить этоть извъстный знатокъ австралійскихъ порядковъ, — авторитеть человька растеть вмысты съ возрастомъ. Если и помимо возраста кто-либо отличается умомъ, хитростью и храбростью болье другихъ, онъ можеть выдълиться и пріобръсть большее значеніе въ совътахъ, а также стать начальникомъ на войнъ. Но сказанное является исключеніемъ, а какъ общее правило власть связана съ возрастомъ. Наслъдственной власти и наслъдственнаго старшинства — не встръчается. Вліяніе принадлежитъ, одинаково, и старикамъ и старухамъ. Наравнъ съ мужчинами, женщины подають голось при обсуждении порядка, какого следуеть держаться при обряде посвящения. Те же женщины настаивали не разъ на строгомъ соблюдении брачныхъ запретовъ. Онъ считаются наравив съ мужчинами, при значительномъ возраств. живыми хранительницами преданія и обычая. Въ обыкновенныхъ условіяхъ власть принадлежить, такимъ образомъ, у Курнаи старшимъ, т.-е. главамъ отдъльныхъ семей, но на время войны начальство принимаетъ на себя человъкъ, умственно и физически болъе квалифицированный <sup>3</sup>). Какъ на исключеніе, можно указать на существованіе уже наслъдственнаго старъйшины у племени Gournditenтага. Власть у нихъ переходила отъ отца къ сыну, или къ старшему родственнику, и такіе порядки держались еще до прихода

<sup>1)</sup> См. объ этомъ Native tribes of South Australia, стр. 32.
2) См. The native tribes of Central Australia, стр. 421.

<sup>3)</sup> Kamilaroi and Kurnai, стр. 211—213 и 215.

европейцевъ. Наслъдственному старъйшинъ принадлежало правообъявлять войну и ръшать споры въ предълахъ племени. Военная добыча распредъляема была имъ, разумъется, послъ значительнаго выдъла въ собственную пользу. Члены племени обязаны были снабжать начальника провіантомъ и дълать ему подарки кожами и оружіемъ 1). Племена краснокожихъ Америки представляютъ дальнъйшее раз-

витіе власти лицъ, старшихъ по возрасту. И у Ирокезцевъ, у которыхъ существуетъ уже отмъченный нами семейно-родовой коммунизмъ, при которомъ группы изъ 5 до 20 семей пребываютъ въ общихъ жилищахъ, такъ называемыхъ "длинныхъ домахъ", ведя хозяйство сообща, интересами рода завъдуетъ совъть стариковъ. Начальники надъ родами блюли ихъ интересы не единолично, а прислушиваясь къ голосу всего собранія воиновъ и старцевъ. Лафито, хорошо изучившій еще въ XVIII въкъ нравы краснокожихъ и на котораго можно смотреть въ этомъ отношении, какъ на прямогопредшественника Моргана, говорить, что на собраніяхъ, какъ родовыхъ, такъ и племенныхъ, одни старцы голосуютъ. Вожди подчиняются ихъ ръшенію и вообще ръдко когда произносять ръчи на собраніяхъ, за исключеніемъ развѣ тѣхъ случаевъ, когда они сами по возрасту принадлежать къ числу стариковъ <sup>2</sup>). Летурно настаиваеть, и съ полнымъ основаніемъ, на томъ, что власть племенныхъ старшинъ въ мирное время весьма незначительна. Она болъе зависить отъ личности того, кто ее осуществляеть, чъмъ отъ самой должности Вождь у краснокожихъ — прежде всего вождьвоенный. Онъ избирается, обыкновенно, на время предводительства походомъ; при этомъ, чтобы убъдиться въ его храбрости и выносливости, у многихъ племенъ его подвергаютъ столь жестокимъ испытаніямъ, что многіе неспособны выдержать ихъ 3).

У Омага, такъ обстоятельно изученныхъ Дорсэ, можно отмътить ту дальнъйшую эволюцію, что вождь, по-прежнему выбираемый, берется постоянно только изъ извъстнаго рода. Эволюція старшинской власти у этого племени представляетъ еще ту особенность, что, хотя выборъ правителя и принадлежитъ совътамъ, но послъдніе составлены уже изъ однихъ начальниковъ родовъ. У нъ-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lafiteau, Moeurs des sauvages américains, т. II, стр. 179.

<sup>3)</sup> Въ числѣ этихъ испытаній, у краснокожихъ Колумбін мы встрѣчаемъ постъ, битье кнутомъ, покрытіе тѣла ядовитыми муравьями, разведеніе костра подъ гамакомъ, въ которомъ лежитъ старшина, чтобы онъмогъ чувствовать вліяніе жара и задыхаться отъ дыма.

которыхъ племенъ Новой Мексики можно отмѣтить даже переходъизбираемаго старшинства въ наслъдственное; избраніе, прежде свободное, ограничено обязательствомъ брать кандидата изъ опредъленной семьи 1).

Мы остановимся на рубежъ возникновенія наслъдственной власти старшинъ и спросимъ себя, какія причины подготовили эту позд-нъйшую эволюцію Въ числъ ихъ намъ необходимо будетъ отмътить и рость имущественнаго неравенства, и последствія завоеванія одного племени другимъ, и роль, какую играетъ передача извъстныхъ знаній, обыкновенно сводящихся къ магіи, но подчасъ включающихъ въ себъ и знакомство съ старинными судебными ръшеніями, могущими служить прецедентами и на будущее время. То значеніе, какое накопленіе богатствъ и обусловленное тъмъ имущественное неравенство оказываетъ на ростъ власти старъйшины и ея пріуроченіе къ извъстной семьъ, наглядно выступаеть изъ того факта, что у нъкоторыхъ родовъ уже упомянутыхъ нами Омага, у которыхъ, какъ сказано, старъйшины выбираются только изъ извъстнаго рода, кандидатомъ, по словамъ Дорсэ, является человъкъ, пріобръвшій особую репутацію частыми пиршествами, устраиваемыми въ пользу людей. несостоятельныхъ и не принадлежащихъ къ числу его родственниковъ 2).

На ступени охотничьей жизни неравенство состояній, очевидно, менње возможно, чемъ въ пастушескихъ или земледельческихъ обществахъ. Немудрено поэтому, если у паступескихъ и охотничьихъ племенъ мы не встръчаемъ старшинъ, облеченных абсолютной властью. Многія племена вовсе не им'єють старшинь въ мирное время, а однихъ только военныхъ предводителей И по отношению къ этимъпоследнимъ отдельные охотники сохраняють значительную независимость; они могутъ последовать за старшиною въ военномъ предпріятіи, или уклониться отъ этого. Самое решеніе вопроса о войнеи мирѣ принадлежитъ не старѣйшинѣ, а совѣту всѣхъ воиновъ или однихъ только стариковъ <sup>3</sup>). Старшина всего менѣе вмѣшивается во внутренніе распорядки отдільных семей и родовъ. Убійство, поджогъ, воровство, могутъ происходить въ средъ этихъ семейно-родовыхъ союзовъ, безъ всякой попытки репрессіи со стороны племеннаго старъйшины. Только въ томъ случав, когда подобнаго рода-

Bancroft. Native Races of the Pacifik Ocean, т. I, стр. 546.
 Dorcey — Omaha sociology, стр. 358.
 Сравни Даргунъ "Ursprung und Geschichte des Eigenthums, стр. 41...

дъйствія способны породить междоусобія, не старъйшина, а племенное собраніе старается примирить враждующихъ. Такіе порядки, по словамь Даргуна, господствуютъ въ средъ краснокожихъ одинаково какъ Южной, такъ и Съверной Америки 1).

Перейдемъ къ разсмотрению техъ ближайшихъ последствий, какія иля роста княжеской власти имфетъ переходъ отъ охотничьяго быта къ быту земледъльцевъ и скотоводовъ. Этотъ переходъ только потому вліяеть на ея дальнівшее развитіе, что дівлаеть возможнымъ накопленіе имуществъ въ однъхъ рукахъ и обусловливаетъ собой такимъ образомъ происхождение экономическаго неравенства. Со скотоволствомъ, и въ особенности съ земледъліемъ, растетъ какъ мы вильди, и начало индивидуальной, или семейной аппропріаціи доместипированныхъ животныхъ и рабовъ; а съ этимъ связано, въ свою очередь, возникновение различій въ степени общественнаго признанія. У Тлинкитовъ, на берегахъ Тихаго Океана, у которыхъ рабство пустило настолько глубокіе корни, что 2/з населенія, по словамъ Бенкрофта, составлено изъ людей несвободныхъ, мы встръчаемъ уже подобіе дворянства, въ которое входять, разумвется, люди богатые, т.-е. имъющіе наибольшее число рабовь. Краузе прямо говорить о Тлинкитахъ, что у нихъ дворянство порождается имущественнымъ благосостояніемъ, а не рожденіемъ 2). О Хайдасъ Бенкрофтъ пишетъ: положение и власть зависятъ у нихъ главнымъ образомъ отъ накопленія имуществъ и въ особенности отъ числа рабовъ <sup>3</sup>) У Такули, по словамъ того же Бенкрофта, старъйшиной могъ сдълаться каждый, готовый устроить пиршество для всего селенія. У Чинокъ начальники надъ селеніями выбирались, преимущественно, за ихъ богатство 4). Всв приведенные примвры взяты изъ быта народовъ, стоящихъ на рубежъ охотничьихъ и рыболовныхъ-съ одной стороны, пастушескихъ и земледъльческихъ-съ другой. Очевидно, что среди скотоводовъ вліяніе еще легче можетъ сосредоточиться въ рукахъ богатыхъ людей, такъ какъ не имъющіе скота принуждены искать занятія или временной ссуды, обыкновенно, темъ же скотомъ, у лицъ, владъющихъ имъ. Немудрено поэтому если у Киргизовъ, по словамъ Левшина, многіе держать табуны лошадей въ нъсколько тысячъ головъ только для удовлетворенія тщеславія. "Когда мои же-

<sup>1)</sup> Даргунъ, стр. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Tlinkitindianer, 1885 г., стр. 167 и 122.

з) Bancroft, т. I, стр. 167.

<sup>4)</sup> Ibid., стр. 239 и 240.

ребцы бъгаютъ по степи, — сказалъ однажды Левшину одинъ изъвладъльцевъ такихъ стадъ, — всъ проникаются сознаніемъ, что я человъкъ богатый". Богатство же, прибавляетъ Левшинъ, пріобрътаетъ человъку особое уважение. Его обзываютъ отнынъ именемъ "бай" или "бей", что значитъ богатый человъкъ. Богатые пріобрътаютъ извъстный перевъсъ въ совътахъ надъ самыми заслуженными стариками <sup>1</sup>). Причина же такого перевъса лежитъ несомнънно въ томъ, что человъкъ, лишившійся скота, не имъетъ другого средства пропитанія, какъ поступить въ распоряженіе человъка, владъющаго имъ, и заняться обработкою его полей. О Корякахъ въ періодъ, предшествовавшій русскому владычеству, извъстно было, что у нихъ богатые пользовались своего рода властью надъ бъдными 2). У африканскаго племени Овахереро кто не имъетъ скота, не пользуется уваженіемъ; дъти обнищавшихъ семей содержатся, по словамъ Андерсена, какъ рабы <sup>3</sup>). О томъ. какъ тъсно связанъ ростъ имущественнаго неравенства съ ростомъ сословныхъ различій и княжеской власти, можно судить, сопоставляя между собою быть отдельныхъ народностей Африки. Съ одной стороны, мы возьмемъ тъхъ, которымъ извъстно такое неравенство, съ другой, тъхъ, которымъ оно неизвъстно. У Баквили, напримъръ, уже существують зародыши земледълія и скотоводства, но трудъ носить вообще характерь чего-то непостояннаго, случайнаго. Невозделанная земля принадлежить поселку и даже болъе обширной округъ, наравнъ съ лъсами, травами, водами, дичью и рыбою, а частное пользование, если не собственность, сосредоточивается въ рукахъ лицъ, впервые поднявшихъ землю, но при этомъ только временно, такъ какъ, по словамъ приведеннаго отчета, пахоть поступаеть въ передвлъ и отдвльные участки ея поперемънно принадлежатъ тому или другому лицу 4) При такихъ условіяхъ, другой частной аппропріаціи земельныхъ пролуктовъ, кромъ права индивидуального пользованія посаженными деревьями, мы у Баквили не встръчаемъ. Изъ движимой же собственности важивищую статью составляеть оружіе и скоть. При подобныхъ имущественныхъ порядкахъ и полномъ отсутствіи рабства, Баквили не знають различія классовь, или сословій. Другой власти, кром'в

<sup>1)</sup> Levshine — Description des hordes et des steppes des Kirghizes-Kazakes. 1840 r., crp. 344, 348, 349.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Гильдебрандъ—Recht und Sitte, стр. 38.

<sup>3)</sup> См Anderssen, т. I, стр. 247 и 248. Reisen in Südwest-Afri a, 1858 г., цитировано Ниборомъ.

<sup>4)</sup> Штейнмецъ, стр. 35.

деревенскихъ старшинъ, у нихъ не существуетъ. Функціи ихъ по преимуществу судебныя, или посредническія. Власть старшинъ ограничена существованіемъ особыхъ народныхъ собраній, на которыхъ выдающуюся роль играютъ болѣе значительные домохозяева. Особаго военачальника не существуетъ. Судъ отправляется старѣйшиной, въ присутствіи и при участіи собранія. Отдѣльнаго совѣта стариковъ не имѣется. Старѣйшины не взимаютъ налоговъ и, разумѣется, не держатъ при себѣ никакого двора; тѣмъ не менѣе власть ихъ — наслѣдственна и переходитъ не къ сыну, а къ племяннику; при малолѣтствѣ же послѣдняго—къ брату покойнаго, другими словами, при наслѣдованіи выступаетъ еще перевѣсъ материнскаго родства надъ отчествомъ, хотя, по новѣйшимъ отчетамъ, сынъ занимаетъ нерѣдко мѣсто племянника и наслѣдуетъ старѣйшинство отъ отца 1).

Противопоставимъ только-что описаннымъ порядкамъ тѣ, какіе установились у Банаку и Байаку; каждое изъ названныхъ племенъ уже имѣетъ своего выбираемаго короля, которому подчинены начальники отдѣльныхъ дворовъ, обыкновенно старики. Особыхъ военныхъ начальниковъ не встрѣчается. Народныя собранія довольно часты; ими предводительствуетъ король и на нихъ рѣшаются важнѣйшія дѣла. Короли окружены большимъ почетомъ, но не пользуются значительной властью надъ жизнью и собственностью, такъ какъ важнѣйшія рѣшенія судебнаго характера принимаются на народномъ собраніи. Такимъ порядкамъ отвѣчаетъ въ сферѣ экономическихъ отношеній право свободной заимки, аппропріація усадебной земли съ садомъ и огородомъ и существованіе рабства 2).

Обратимся теперь отъ только-что описанныхъ племенъ, у которыхъ въ разной степени встръчаются одни зародыши княжеской власти, вмъстъ съ начинающейся частной собственностью на землю, къ такимъ, у которыхъ земледъліе является уже главнымъ занятіемъ. Земля принадлежитъ отдъльнымъ семьямъ и семейнымъ общинамъ въ частную собственность и переходитъ въ чужія руки путемъ продажи и обмъна. Въ какомъ видъ, спрашивается, представится намъ политическая организація такихъ племенъ, образцомъ которыхъ можно считать племена, живущія на берегахъ Сенегала и Верхняго Нигера? Таковы Бамбара, Марка, Б цо и Пёнлсъ; мы находимъ у нихъ и королевскую власть, и подчиненныя ей власти окружныхъ и сельскихъ начальниковъ; и тъ, и другіе, избираемы, но под-

<sup>1)</sup> См. Штейнмецъ, стр. 20-22, 24, 25, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., стр. 41—45, 53 и 54.

чинены королю. Рабы, просто свободные и ремесленники, составляють три различныхъ сословія, при чемъ послѣдніе образують изъ себя подобіе замкнутыхъ кастъ. Королевская власть наслѣдственна. Короли въ правѣ присуждать смертную казнь за извѣстныя, предвидѣнныя обычаемъ преступленія. Они облагаютъ также налогами своихъ подданныхъ; алчность королей считается священной, они слывутъ представителями Бога на землѣ.

Мы видимъ, что съ измъненіемъ экономическихъ условій, съ переходомъ къ собственности и развитіемъ рабства растеть и княжеская власть; она достигаеть значительно большаго развитія, чемь у толькочто описанныхъ племенъ, у тъхъ африканскихъ народностей, у которыхъ, какъ у Софокалёзовъ Судана, частная собственность и рабство достигли значительнаго развитія. Но и у этихъ племенъ еще не исчезли народныя собранія и сов'яты. Особые вожди, выбираемые для предводительства военными предпріятіями, встрічаются у нихъ на-ряду съ вождями, также выбираемыми, но для дъль мира. Имъ подчинены начальники надъ округами и селами, вербуемые изъ среды наиболъе вліятельныхъ семей. Сельскими старшинами обыкновенно являются члены той семьи, какая положила начало селенію. На нихъ падаетъ сборъ налоговъ и исполнение полицейскихъ функцій. Округа оказывають другь другу помощь и поддержку во время войны; пока же держится миръ, каждый округъ сохраняеть свою собственность и свою автономію. Племенные начальники окружены народнымъ собраніемъ, въ которомъ люди болье зажиточные и главы семей призваны давать совъты по текущимъ дъламъ. На такія собранія могуть являться всё совершеннолітніе мужчины, отнюдь, однако, не женщины. Рядомъ съ ними имъются и особые сходы окружныхъ начальниковъ и старъйшинъ земли. Въ противность тому, что мы нашли у более демократически устроенныхъ народностей, племенные начальники Софокалёзовъ не считають для себя обязательными постановленія, принятыя сходами, которыхъ роль такимъ образомъ сводится къ простой подачь совътовъ. Если мы спросимъ себя, какіе экономическіе и общественные порядки соотвътствуютъ только-что описанному политическому строю, то намъ придется отвътить указаніемъ на господство принципа частной собственности на землю и на институтъ рабства. И то, и другое, порождаетъ возможность общественнаго неравенства, что, въ свою очередь, огражается на образованіи сословій и въ частности-особаго дворянства, преимущества котораго сводятся, однако, къ одной возможности жить вблизи племенного начальника. Оно составлено изъ

семей, пріобръвшихъ издавна репутацію исключительно воинственныхъ или выдающихся знаніемъ старинныхъ обычаевъ и судебныхъ рѣшеній 1). Весьма отличны въ этомъ отношеніи порядки французскаго Судана, въ которомъ старшій въ семьв, основатель селенія, и является главою последняго и неть другихъ начальниковъ, кроме лицъ, пріобрѣвшихъ первенство надъ другими большимъ возрастомъ и богатствомъ <sup>2</sup>). Окруженный совътомъ стариковъ, начальникъ надъселеніемъ обыкновенно осуществляетъ судебныя функціи. "Ничто не происходить, — читаемъ мы въ одномъ недавнемъ отчетъ французскаго окружного начальника Tellier, — безъ народнаго собранія, на которое созываются всв свободные мужчины, стоящіе во главъ отдъльныхъ семей. Этому собранію старшины обязаны давать отчетъ въ своихъ ближайшихъ намъреніяхъ и мотивировать послъднія. Никакого дворянства не существуеть 3), а имъются только свободные и не свободные, при чемъ кузнецы, ткачи, сапожники и башмачники образують уже замкнутыя и наследственныя группы, принужденныя устраивать брачные союзы только въ собственной средв. Говоря о нихъ, французские писатели уже употребляютъ терминъкаста 4). Во всвхъ приведенныхъ примърахъ мы еще не встрътились ни разу ни съ неограниченной верховной властью королей, ни съ признанными обычаемъ или закономъ привиллегіями военныхъ начальниковъ отдъльныхъ округовъ. И то, и другое, выступаетъ передъ нами у племени Ваганда, живущаго къ съверу отъ острова Викторія-Ніанза. Политическое устройство ихъ, по свидътельству постившихъ страну англичанъ и французовъ, носитъ феодальный характеръ. Жители округовъ распадаются на старъйшинъ, первостепенныхъ и второстепенныхъ, на съемщиковъ земель, на крестьянъи домашнихъ рабовъ; имъются старъйшины надъ селами и надъ округами. Всв округа подчинены руководительству одного короля, который въ числъ другихъ правъ распоряжался не такъ давно совершенно свободно и жизнью, и собственностью своихъ подданныхъ; но военныя предпріятія онъ могъ начинать не иначе, какъ посл'в предварительнаго совъщанія съ начальниками округовъ. Народное собраніе, подъ наименованіемъ "лучико", повидимому не лишено быловсякой власти, хотя налоги и взимаемы были королемъ произвольно.

<sup>1)</sup> Ibid., стр. 120 и 121, а также страницы 115—119, 136—137.
2) Авто итетъ старшичъ, пишетъ Totin, т. IV, стр. 80,—невеликъ и. зависить оть ихъ возраста и богатства.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., crp. 166—167, 172.

<sup>4)</sup> Ibid., 173—174.

Такимъ порядкамъ соотвътствуетъ въ сферъ имущественныхъ отношеній строгое обособленіе полей, охраненіе межъ и право однихъ старъйшинъ давать или отказывать въ своемъ согласіи на занятіе тъхъ или другихъ участковъ подъ обработку. Всъ держатъ землю въ зависимости отъ короля, который въ теоріи считается собственникомъ всей земли 1). Одна нодробность заслуживаетъ быть отмъченной, такъ какъ бросаетъ нъкоторый свъть и на ближайшій источникъ неограниченности королевской власти. Умершій король считается святымъ. Его высушенная мумія предается погребенію, сопровождаемому человъческими жертвоприношеніями; денно и нощно его могила охраняется женщинами. Имъется представленіе, что души усопшихъ королей иногда вселяются въ живущихъ, отчего послъдние сразу начинають безумствовать. Умершіе короли,—пишеть въ своемъ отчетв о Ваганда миссіонеръ Баскервиль, — считаются полубогами 2). Еще ръзче эта связь королевской власти съ религозными представленіями выступаеть въ Лоанго, гдв за лицами, облеченными ею, признается и при жизни способность управлять силами природы: подданные извъщають ихъ, напримъръ, о необходимости дождя, а они, чтобы вызвать послъдній, направляють стрълу въ небо <sup>3</sup>). У Ковасовъ Мадагаскара король обозначался словами "нашъ богъ" 4). Ондонга въ юго-восточной Африкъ, между 16 и 20 градусомъ южной широты, по указанію Деникера (Les races et les peu-ples de la terre, стр. 537), также обращаются къ королю со словами: "нашъ отецъ и нашъ богъ" 5). Это не мъщаетъ тому, что рядомъ съ нимъ существуетъ особый наслъдственный классъ своего рода маговъ, которыхъ спеціальность вызывать дождь особыми заклинаніями. Очевидно, мы имфемъ въ нихъ зародышъ класса жрецовъ, еще не организованнаго и не надъленнаго никакой особой властью <sup>6</sup>). Всемогущество короля, въроятно, является къ тому ближайшимъ препятствіемъ. Оно сказывается и въ сферъ имущественныхъ отношеній въ томъ смысль, что король, или племенной начальникъ, считается собственникомъ всей земли, даже и недавно выкорчеванной, а также рыбъ; но за отдёльными родами приnerwane Harristel Chores androws one certainers bytte inconsess

<sup>1)</sup> Ibid., стр. 192—193 и 194, 201.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 196.

в) См. Летурно, стр. 84.

<sup>4)</sup> См. Эллисъ (Ellis), Исторія Мадагаскара, т. І, стр. 341. (fig. em. of reef, g. arreeff) Vacabilitation of the value

<sup>5)</sup> См. Штейнмецъ, стр. 338.

<sup>6)</sup> Ibid., crp. 336.

знается право общиннаго пользованія л'ісами, пастбищами и водами <sup>1</sup>).

Большинство племенъ Африки и Азіи, не вошедшихъ въ составъ общирныхъ монархій, размѣщаются между этими противоположными типами: съ одной стороны, избирательной племенной власти, вполнѣ зависимой отъ народнаго собранія и совѣта стариковъ, а съ другой—неограниченной и божественной власти наслѣдственныхъ деспотовъ, сохранившихъ только для виду или вовсе упразднившихъ прежнія народныя собранія и совѣты. Характеръ верховной власти при этомъ тотъ или иной, смотря по тому, во-1-хъ, насколько общественная среда сохранила свое первобытное имущественное равенство, что, въ свою очередь, стоитъ въ связи съ наличностью или отсутствіемъ частной собственности на земли, стада и рабовъ, а во-2-хъ, въ какой мѣрѣ съ королемъ связано представленіе о кудесникѣ, способномъ управлять элементами и потому благодѣтельствовать или вредить своимъ подданнымъ, какъ въ земной, такъ и въ загробной жизни.

Сказанное объ африканскихъ племенахъ можетъ быть повторено и о тъхъ, которыя населяютъ собою другіе материки и острова. Краснокожіе изъ племени Чипча признавали, напримъръ, за своими монархами способность повелъвать силами природы и посылать эпидеміи въ томъ случаъ, если подданные не желали повиноваться имъ.

На Антильскихъ островахъ короли были одновременно волхвами, говорившими именемъ боговъ, ниспосыдавшими то дождь, то засуху, и пользовались деспотической властью <sup>2</sup>) <sup>3</sup>). У Натчей, великій вождь считался братомъ солнца; ему поклонялись, какъ божестьу, и онъ надъленъ былъ неограниченнымъ правомъ жизни и смерти <sup>4</sup>).

Очень характерна также слѣдующая, приводимая Моффа подробность о Зулусах, у которыхъ господствуетъ вполнѣ неограниченная власть. У нихъ встрѣчается слѣдующее обращеніе къ королю. Оно служитъ текстомъ для народнаго гимна: "О, Pedsulu, царь царей, царь небесъ! Что сильные земли въ присутствіи нашего великаго царя! Что становится съ силой лѣсовъ передъ великимъ Слономъ! Своимъ хоботомъ онъ отсѣкаетъ вѣтви деревьевъ! То же дѣйствіе имѣетъ шумъ щитовъ Pedsulu, сына Маггобана,

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 343.

<sup>2)</sup> Richardson "Amerik", т. IV. Цитата Летурно.

<sup>3)</sup> См. Piedrahita—Historia del Nuevo Reyno de Granada, т. II, стр. 17. (Цитата у Летурно, стр. 57).

<sup>4)</sup> Cm. y toro же Richardson'a.

могущественнаго въ битвахъ! Его дыханье на лицъ враговъ, какъ огонь, падающій на высохшую землю. Враги пожираются огнемъ передъ лицомъ царя царей! Будучи самъ отцомъ огня, онъ подымается въ небесную дазурь; онъ посыдаеть свои молніи въ облака и принуждаетъ дождь спуститься съ нихъ. Горы, лъса и вы, зеленъющія поля! услышьте голось сына Маггобана, царя неба! "1) Жители Фиджи также говорять о своемъ король, свободно расподагающемъ ихъ личностью и имуществомъ, что онъ богъ и корень войны 2). На островахъ Тойга верховный вождь считался потомкомъ боговъ 3). На Ново-Зеландскомъ архипелагъ туземцы обращались къ своему вождю, говоря: "приди къ намъ, богъ!" Послъ кончины полинезійскихъ вождей ихъ тіни были обоготворяемы; къ нимъ обращались съ молитвою. Одинъ изъ вождей утверждаль, что богъ грома пребываетъ на его лбу 4). Эллисъ прямо утверждаетъ, что полинезійскій король-воплощеніе божества.

Мы не станемъ умножать примъровъ, и напомнимъ развъ только то, что и въ самыхъ цивилизованныхъ монархіяхъ краснокожихъ, въ частности въ Перу, верховный правитель, Инка, считался сыномъ Солнца. Гарциліасо де-ла-Вега пишеть, что нъкоторые Инки еще при жизни получали божескія почести, но всв, одинаково, считались богами послъ смерти. О кончинъ Инки говорилось, что онъ снова призванъ въ жилище своего отца-Солнца 5).

Что доказывають всв эти данныя? Очевидно, ни больше, ни меньше, какъ то, что при объяснении причинъ, вызвавшихъ собою рость княжеской власти, отнюдь нельзя терять изъ виду того психическаго фактора, какимъ является въра въ возможность извъстными дъйствіями и заклинаніями управлять элементами и давать имъ, смотря по желанію, полезное или вредное направленіе.

Эта способность, признаваемая сперва болье или менье за всыми, преимущественно за стариками, считается затёмъ соціальнымъ достояніемъ изв'ястнаго класса лицъ, своего рода насл'ядственныхъ кудесниковъ, въ родъ тъхъ, какихъ мы уже встрътили у нъкоторыхъ племенъ Африки. Такимъ же кудесникомъ считается у дру-

Moffat—Vingt-trois ans de séjour dans le Sud de l'Afrique, стр. 314.
 Merengud—Voyage aux iles du Grand Осéan, т. II, стр. 237. (Цитата у Летурно, стр. 69).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Летурно, стр. 74.

<sup>4)</sup> Ibid., crp. 76.

<sup>5)</sup> Histoire des Inka, crp. 306-308.

тихъ — племенной старъйшина. За нимъ признается способность посылать дождь и заразу, исцълять болъзни, вызывать ихъ и т. д.

Не случайностью объясняется тотъ фактъ, что начальныя монархіи были всѣ болѣе или менѣе теократіями, что и въ Египтѣ, и въ Индіи, и въ Вавилоніи, и въ Ассиріи, цари стояли въ тѣсномъ отношеніи къ жрецамъ, которые, въ свою очередь, какъ показываетъ примѣръ браминовъ, были на первыхъ порахъ не болѣе, какъ кудесниками.

Извъстно также, что въ древнемъ Римъ король несъ своего рода жреческія функціи (вспомните только о Нумъ Помпиліи) и что въ Греціи, когда преимущества королевской власти распредълены были между архонтами, одинъ изъ послъднихъ, подъ именемъ архонта-базилевса, сталъ исполнять функціи, связанныя съ религіей и культомъ. Въ теченіе всъхъ среднихъ въковъ и вплоть до XVII-го въка держалось представленіе о томъ, что французскій и англійскій короли, путемъ простого возложенія рукъ, могутъ излѣчить отъ опредъленныхъ болѣзней. Карлъ 1 Стюартъ, за годъ до казни по приговору англійскаго парламента, еще врачевалъ своихъ подданныхъ отъ такъ называемаго kings-evil, и то же представленіе о чудодъйственной силъ, позволяющей врачевать écrouelle, т.-е. "свинку", было присуще и правителямъ Франціи.

Психологія тёхъ, кто придерживался подобнаго рода воззрѣній, очевидно, мало чѣмъ отличалась отъ той, какую мы встрѣчаемъ у жителей Лоанго, полагающихъ, что король, по своему выбору, можетъ ниспослать дождь и засуху, или той, какую племена верхняго Замбеза, извѣстныя подъ именемъ Бородзе, такъ наивно обнаруживаютъ вь своихъ мольбахъ королю, чтобы онъ защитилъ ихъ отъ грозы 1).

Но не одно только кудесничество и связанное съ нимъ вскоръ представление о божественности того, кто владъетъ чудодъйственной силой, должно быть принято въ расчетъ при объяснении причинъ, обусловившихъ собой переходъ ограниченной власти племенныхъ старшинъ въ неограниченную. Тому же исходу содъйствовалъ рядъ причинъ, изъ которыхъ соціологи, въ родъ Гумпловича, обыкновенно выдвигаютъ только одну: завоеваніе и покореніе однимъ племенемъ другихъ, обращаемыхъ въ неволю. Отношенія старъйшины къ господствующему племени съ теченіемъ времени, по мъръ смъщенія побъдителей съ побъжденными, начинаютъ склады-

<sup>1)</sup> Сравни Фразеръ "Le rameau d'or", т. І, франц. перевода, стр. 160.

ваться по типу его отношеній къ покореннымъ и болже или ментье обезземеленнымъ туземцамъ.

## and depresent states of the § 2. we will almost the talk along

Добровольнымъ рабствомъ объяснялъ Монтэнь въ анонимномъ сочиненіи, долгое время приписываемомъ Ла-Боэси, подчиненіе личности государству 1). Какъ бы ничтоженъ ни былъ правитель, если бы имъ, по выраженію Монтэня, былъ не мужъ, а человѣчекъ, homeau, люди все же слѣдовали бы велѣніямъ, изданнымъ его именемъ и стѣсняющимъ ихъ свободу самоопредѣленія. Какъ бы безсмысленны ни были отдаваемые имъ приказы, какъ бы ни противорѣчили они убѣжденіямъ и совѣсти тѣхъ, на кого они направлены, послушаніе имъ все же было бы общимъ правиломъ. Какое заключеніе должны мы сдѣлать изъ этого безспорнаго и общепризнаннаго факта—то ли, какое современникъ религіозныхъ войнъ и Вареоломеевской ночи выводилъ изъ него, говоря: "перестаньте только повиноваться, и вѣковое рабство падетъ само собою", или то, что въ психологіи всѣхъ существъ, призванныхъ къ общественной жизни, коренится неотразимый запросъ на руководительство.

Тѣ, кто высказывается въ первомъ смыслѣ, слывутъ въ наши дни подъ наименованіемъ анархистовъ. Соціологическая доктрина происхожденія власти и государства относится отрицательно къ ихъ ученію, такъ какъ связываеть вопрось о происхожденіи власти съ болве общимъ о природв всякаго руководительства вообще. Источникъ его она ищетъ въ психологіи человъческихъ группъ и даже группъ животныхъ. Что руководительство извъстно всъмъ этимъ группамъ, въ этомъ сходятся въ равной степени и изслъдователи соціальной жизни высшихъ породъ позвоночныхъ, и этнеграфы, наблюдающіе или наблюдавшіе зарожденіе общественной жизни у наиболъе отсталыхъ племенъ земного шара. Многимъ, въроятно, извъстно описаніе, какое Брэмъ даетъ уже на первыхъ страницахъ перваго тома своей "Жизни животныхъ" руководительству, встръчаемому въ обществахъ обезьянъ. "Между ними, пишеть онь, — самый сильный, самый старый, или наиболье способный, становится вожакомъ. Это положение присвояется ему не

<sup>1)</sup> Новъйшая литература о Монтэнъ направлена къ тому, чтобы доказать его непосредственное авторство трактата, имъ изданнаго послъ смерти Ла-Боэси и прослывшаго за произведение послъдняго.

въ силу всеобщаго избранія, а послѣ упорной борьбы со всѣми, претендующими на тотъ же пость. Столкновеніе обезпечиваеть побѣду тому, чьи зубы особенно остры и руки отличаются особой силой. Разъ добившись руководительства, вожакъ требуетъ себѣ безусловнаго повиновенія". Не у однѣхъ обезьянъ мы встрѣчаемся съ такимъ начальствомъ и съ такимъ способомъ, сказали бы мы, "добыванія стола" силой и хитростью, за отсутствіемъ другихъ болъ уважительныхъ мотивовъ. То же можетъ быть сказано, напримъръ, о слонахъ, у которыхъ, по замъчанію другого естество-испытателя, Топинара, наиболъе благоразумный и бдительный обыкновенно является вождемъ; чаще всего это самецъ, но въ томъ же положении мы иногда встрвчаемъ и самку. Руководящая роль его или ея исчезаетъ съ утратою отмъченныхъ способностей, но пока онъ на лицо, онъ или она располагаютъ широкимъ авторитетомъ и могутъ разсчитывать на повиновеніе.

и могутъ разсчитывать на повиновеніе.

Если отъ животнаго царства мы перейдемъ къ тѣмъ племенамъ, у которыхъ, благодаря самымъ условіямъ занимаемой ими мѣстности, за недостаткомъ средствъ пропитанія, не могли образоваться скольконибудь численные союзы, къ племенамъ, которые живутъ поэтому разрозненными группами въ нѣсколько паръ каждая, подчиняясь процессу, гдѣ медленнаго, а гдѣ и быстраго вымиранія, намъ и у нихъ придется отмѣтить наличность общаго руководительства. Возьмемъ, напримѣръ, племя "Ведда" на островѣ Цейлонѣ.

По своей отсталости они могутъ быть поставлены только рядомъ съ Бушменами Африки, Ботокудами Бразиліи, съ жителями Огненной Земли и съ Тасманійцами. Общественная дифференціація почти не коснулась ихъ. У нихъ нѣтъ ни кастъ, ни рабства; нѣтъ у нихъ и постоянной осѣдлости. Они не передвигаются легко въ погонѣ за пищей; и все же у нихъ есть, если не наслѣдственный или пожизненный, то временный предводитель, власть котораго обыкновенно зависитъ отъ возраста, отъ его энергіи и ловкости. Между разрозненными группами нѣтъ еще никакой связи, а потому Между разрозненными группами нътъ еще никакой связи, а потому отсутствуетъ и общій вождь, но каждая группа въ отдъльности имъетъ своего старъйшину.

У Ботокудовъ Бразиліи Кину пришлось отмѣтить однохарактерныя черты. Правда, группы ихъ болѣе численны, включаютъ въ себѣ отъ 10 до 12 семей каждая. Но это охотничье племя не знаеть еще постоянной осъдлости, хотя и владъеть своими охотничьими районами въ предълахъ, издавна установленныхъ и признаваемыхъ его сосъдями. Всякое посягательство на эти районы со

стороны другихъ однохарактерныхъ группъ подаетъ поводъ къ междоусобіямъ, иногда ръшаемымъ путемъ поединка. Тотъ, кто останется побъдителемъ въ немъ и тъмъ докажетъ свою силу и ловкость, неръдко становится вождемъ той группы, интересы которой онъ отстаивалъ. У Тасманійцевъ, по описанію Бонвика, также встрьчается уже руководительство, правда не наслъдственное, а временное, всецило зависящее отъ личныхъ качествъ того, кто имъ нользуется, отъ его исключительной ловкости въ охотъ и храбрости, обнаруживаемой при защитв охотничьяго района группы. Быть ръдкаго племени изъ числа охотничьихъ изученъ съ той обстоятельностью, въ такихъ широкихъ размърахъ и съ такимъ проникновеніемъ во всь подробности ежедневной жизни, какъ быть австралійскихъ Негритосовъ. Влагодаря работамъ Гауита, а въ послъднее время Спенсера и Гиллена, мы пріобръли возможность прослъдить развитіе у нихъ различныхъ формъ руководительства, образовавшихся въ тъсной зависимости отъ матеріальныхъ условій, позволяющихъ скопленіе большаго или меньшаго числа индивидовъ въ одной мъстности, а потому и большую или меньшую численность состава отдёльныхъ группъ.

У южныхъ и юго-восточныхъ племенъ, населяющихъ пустыню, руководительство принадлежитъ обыкновенно старшимъ по возрасту и между ними наиболъе популярнымъ, т.-е. обезпечившимъ себъ симпатіи преимуществами ума, силы и хитрости. Первенствующее значеніе ихъ выступаетъ въ томъ, что въ ихъ распоряженіи оказывается большее число женщинъ. Ловкость на охотъ, умънье говорить, храбрость и искусство въ колдовствъ, являются обычными условіями, обезпечивающими тому или другому лицу руководительство всею группою. Оно, какъ общее правило, временное и охватываетъ

собою только членовъ мъстной орды или тотэма.

Но какъ на одиночные случаи можно указать на возникновеніе еще до прибытія европейцевъ пожизненнаго главенства надъ нѣсколькими группами. Такъ, у Діэри нѣкто Джалина постепенно захватилъ въ свои руки опредѣленіе времени и мѣста тѣхъ религіозныхъ церемоній, какія связаны съ производствомъ обрѣзанія и посвященіемъ достигшихъ возмужалости подростковъ. На сотни миль въ окружности его посланцы объявляли о томъ, когда онъ будетъ держать совѣтъ со стариками или устраивать общія пиршества, сопровождающія акты посвященія молодежи, а также прекращеніе войнъ съ сосѣдями. Джалина отличался необыкновеннымъ ораторскимъ искусствомъ, вдумчивымъ отношеніемъ ко всему, что

ему говорили и широкимъ гостепріимствомъ. Влагодаря въ большей степени этимъ качествамъ, чѣмъ физической силѣ, онъ сдѣлалси главою не только своего тотэма, но и цѣлаго ряда другихъ. Онъ періодически посѣщалъ различныя группы Діэри и періодически получалъ отъ нихъ подарки. Его руководительство, длившееся въ теченіе всей его жизни, сказывалось въ держаніи совѣтовъ, въ разбирательствѣ споровъ и тяжбъ и нерѣдко въ актахъ колдовства.

У племенъ, поселенныхъ въ болѣе плодородной мѣстности, мѣстности лучше орошаемой и располагающей поэтому большими пищевыми продуктами, мы встрѣчаемъ уже руководительство цѣлымъ племенемъ и притомъ нерѣдко наслѣдственное. Старѣйшина не только предсѣдательствуетъ на совѣтѣ стариковъ, но и играетъ первенствующую роль въ тѣхъ спеціальныхъ церемоніяхъ магическаго характера, которыя устраиваютъ съ цѣлью и въ надеждѣ размножитъ ту породу животныхъ или растеній, которая доставляетъ главную пищу племени 1).

Разбирательство тяжбъ, возникающихъ въ средѣ племени, также составляетъ обычную функцію племеннаго старѣйшины. Хотя его власть и является наслѣдственной, но слѣды болѣе стариннаго порядка, при которомъ она принадлежала одному сильнѣйшему физически или умственно, выступаютъ нерѣдко, напримѣръ, у племенъ, населяющихъ западную часть колоніи "Викторія". Ихъ слѣдуетъ видѣть въ томъ, что побѣдившій въ единоборствѣ младшій братъ наслѣдуетъ власть, которая должна была бы достаться старшему.

Если мы спросимъ себя въ настоящее время, чъмъ вызывается эта необходимость руководительства, проявляющагося, какъ видно изъ сказаннаго, въ разнообразнъйшихъ сферахъ жизни, то едва ли будетъ возможно дать ей иное объясненіе, помимо психологическаго. Необходимость приспособляться къ новымъ обстоятельствамъ, какимъ можетъ быть даже такой наипростъйшій фактъ, какъ размноженіе племени и параллельное ему сокращеніе добычи, получаемой отъ охоты въ предълахъ прежняго района, очевидно требуетъ затраты не одной мускульной, но и психической энергіи. Онъ необходимо предполагаетъ наличность той степени изобрътательности, на которую неспособно большинство.

Немудрено поэтому, если въ сказаніяхъ всёхъ народовъ, въ томъ числё и только-что разсмотрённыхъ наиболёе отсталыхъ племенъ

<sup>1)</sup> Они извъстны подъ названіемъ "интичіума".

земного шара, происхождение старфишинства или руководительства, принимающаго форму постояннаго учрежденія, связывается съ памятью о какомъ-нибудь новаторъ, изобрътателъ, кудесникъ. Такъ, у австралійцевъ ходить сказаніе о некоемъ Окни-Рабата — терминъ. означающій "великаго учителя" и досель примыняемый къ мудрыйшимъ, наиболъе посвященнымъ въ знаніе мъстныхъ обычаевъ и способнымь обучить имъ другихъ. Лица, именуемыя такимъ образомъ, признаются въ сказаніяхъ древнѣйшими руководителями. Къ нимъ возводится установленіе изв'єстных обычаевь, порядковь, церемоній, ставящихъ себъ цълью или опредълить условія дозволеннаго сожитія съ тіми, а не другими женщинами племени, или тіз магическіе акты, которые должны быть совершаемы въ интересахъ размноженія пищи. У американскихъ племенъ, какъ говорить лучшій знатокъ ихъ религіозныхъ върованій, Бринтонъ, также имъются сказанія о миоическихъ установителяхъ обычаевъ и творцахъ полезныхъ искусствъ, объ открывателяхъ питательныхъ свойствъ тёхъ или другихъ растеній и т. д., и т. д. На островахъ Новой Британіи такому миоическому предку приписывается созданіе не только тъхъ или другихъ добрыхъ обычаевъ и обрядовъ, но и порядка постройки домовъ, устройства различныхъ приспособленій для улова рыбы и т. д., и т. д. Соноставьте съ этимъ сказанія китайцевъ о Фуги — основателъ ихъ имперіи и изобрътателъ способовъ прирученія животныхь, сътей для улова рыбы, наконець, самаго учрежденія брака. Это сказаніе въ послъдней своей части довольно близко къ тому, какое аниняне сложили про Кекропса, перваго короля.

Такимъ образомъ, не одна физическая сила, но и умственная, духовная, необходимо предполагается въ тѣхъ, кто, выдѣляясь изъ толпы, становится ея руководителемъ. Необходимость же подчиняться чужимъ указаніямъ и велѣніямъ обусловливается не только большей способностью опредѣленныхъ лицъ давать желательное направленіе общественнымъ процессамъ, но и естественнымъ, прирожденнымъ влеченіемъ большинства воздерживаться отъ той затраты умственной энергіи, которая необходима для всякаго производительнаго почина. Одинъ американскій соціологъ, Мёмфордъ, справедливо указываетъ на то, какое эмоціональное разстройство вызываетъ въ большинствѣ индивидовъ необходимость въ виду новыхъ условій отказаться отъ старыхъ привычекъ, обычаевъ и учрежденій. Чтобы убѣдиться въ этомъ, стоитъ вспомнить, говоритъ онъ, панику, порождаемую физическими бѣдствіями. Замѣшательство въ мысляхъ,

нерѣшительность въ дѣйствіяхъ и большая способность подчиняться внушенію проявляются каждый разъ, когда обычные порядки ассоціаціи нарушаются введеніемъ новаго фактора. Въ такихъ условіяхъ чувствуется особый запросъ на чужую иниціативу, чужое руководительство, направленное къ достиженію новыхъ задачъ, необходимость которыхъ вызывается наступившею перемѣною.

Въ каждой общественной групив найдутся люди, которые въ силу особыхъ свойствъ своего темперамента, большей ловкости и остроты ума, наконецъ, большаго знанія не теряють присутствія духа передъ хорошо сознаваемой ими опасностью новаго положенія и продолжають за себя и за другихъ управлять общественными процессами, приспособляясь къ вновь возникшимъ условіямъ. Такіе люди обыкновенно изобрътательны, смълы, отличаются даромъ предвиденія и выдержанностью, — все качества, которыя неизвестны массамъ. Продолжительное вниманіе, концентрація его на извъстныхъ предметахъ, необходимы для того, чтобы открыть новыя точки зрвнія, дающія выходъ изъ созданнныхъ обстоятельствами трудностей. Но это возможно только при наличности такихъ прочествъ, какъ оригинальность, опытность, энергія, способность къ кадолжительному усилію-опять свойства, которыя встрівчаются только у меньшинства. Большинство же испытываеть одну крайнюю умственную усталость и упадокъ психической энергіи отъ чрезм'трнаго напряженія, а потому охотно идеть за тіми, кто дівлаеть для него такое напряжение излишнимъ, приспособляется къ ихъ указаніямъ и вельніямъ, подчиняется ихъ воздыйствію.

Выражаясь терминологіей Тарда, масса заимствуеть и подражаєть, тогда какъ руководителю принадлежить починь и изобрътеніе <sup>1</sup>).

## out of a transmission of the state of the st

Въ новъйшее время сдълана была въ Англіи попытка выставить въ новомъ свътъ вліяніе, какое на возникновеніе всякаго старъйшинства и руководительства суждено было сыграть тому, что за отсутствіемъ положительнаго знанія заступало его мъсто. Я разумъю колдовство или магію. Никто болъе Фразера не содъйствовалъ упроченію той върной, на мой взглядъ, точки зрънія, что

<sup>1)</sup> Cm. The American Journal of Sociology 3a 1906 r. "The origin of leadership.". University of Chicago pp. 232—237. Eben Mumford.

магія стоить въ тъснъйшемь отношеніи къ возникновенію древнъйшихъ върованій и къ происхожденію искусствъ какъ пластическихъ, такъ и тоническихъ, въ частности музыки и поэзіи, наконецъ, къ зарожденію духовнаго и свътскаго начальства.

Въ главномъ своемъ трудъ Golden bough (Золотая вътвы) Фразеръ (Fraser) собралъ богатый матеріалъ для характеристики различныхъ формъ магіи, распространенныхъ на низшихъ ступеняхъ культуры. Въ числъ задачь, неръдко весьма практическаго характера, какія ставить себ'в магія, или колдовство, мы находимъ и такія, какъ размноженіе пищи, вызываніе дождя, устраненіе враговъ съ помощью производства дъйствій, довольно близкихъ по природъ къ тому envoutement, о которомъ еще недавно сообщалось во французскихъ газетахъ. Чародъемъ, вызывающимъ болъзнь и смерть, можеть сдёлаться каждый, во власти котораго окажется предметь, бывшій въ обладаніи его жертвы, такъ какъ широко распространено представленіе, что чародівство, произведенное надъ частью, отдълившейся отъ цълаго, сообщается и этому послъднему. Отсюда общераспространенное суевъріе, досель держащееся въ простонародьи, хотя бы, напримъръ, у насъ, и которое извъстно было еще превнимъ ассиріянамъ, суевъріе, что волосы и ногти, попадающие въ руки враговъ, могутъ сдълаться источникомъ бъдствій для того, кому они принадлежали, а потому и должны быть истребляемы, зарываемы въ землю, сожигаемы огнемъ и т. д., и т. д.

Противъ чародъйства можно дъйствовать чародъйствомъ, какъ противъ яда — противоядіемъ. Необходимо только открыть источникъ, изъ котораго направилось зловредное теченіе, и обратить на него затъмъ такое же магічческое воздъйствіе. Лъченіе на первыхъ порахъ и сводится къ магіи, направляемой противъ того, чьимъ колдовствомъ вызвана была болъзнь или увъчье. Если вначалъ чародъйство, или колдовство, иначе магія, признается доступнымъ каждому, то со временемъ, по мъръ развитія того процесса дифференціаціи, въ которомъ Спенсеръ видълъ одно изъ проявленій поступательнаго движенія, или прогресса, извъстныя лица, обладающія высшимъ опытомъ, разумомъ или ловкостью, —качества, встръчаемыя не у однихъ только стариковъ, —пріобрътаютъ въ глазахъ сосъдства значеніе преимущественныхъ агентовъ въ оборудованіи магической силы.

не у однихъ только стариковъ, — пріобрѣтаютъ въ глазахъ сосѣдства значеніе преимущественныхъ агентовъ въ оборудованіи магической силы.

Это — "шаманы "Сибири, "папи" Пшавовъ и Хевсуровъ, "волхвы, колдуны или чародѣи" русскаго сказочнаго эпоса и русскихъ лѣтописей, "друиды" древнихъ Кельтовъ и произошедшіе отъ нихъ, согласно догадкѣ Мэна, "брэгоны" древней Ирландіи. Мнѣ самому

пришлось посётить народности, у которыхь оффиціальное христіанство, ни въ чемъ почти не проявляясь, оставляетъ широкій проеторъ для д'вятельности всякаго рода колдуновъ.

У Хевсуровъ, Пшавовъ, Сванетовъ нашего Кавказа, колдуны сплошь и рядомъ оттёсняютъ на задній планъ р'вдко когда появляющихся священниковъ и сами попадаютъ въ положеніе, близкое къ жреческому. Факты подобнаго рода были бол'ве или мен'ве общимъ явленіемъ всюду, гдѣ при низкомъ уровнѣ культуры едва начина-лась дифференціація духовнаго сословія. Новѣйшія изслѣдованія въ лась дифференціація духовнаго сословія. Новъншія изслъдованія въ области этнографіи подтвердили ранѣе высказанную догадку, что кудесники и были первыми жрецами. Тайное знаніе всякаго рода "заговоровъ" и обрядностей, тщательно скрываемое отъ постороннихъ и передаваемое по наслѣдству, сдѣлалось однимъ изъ условій преемственности въ отправленіи жреческихъ функцій и придало характеръ замкнутаго сословія или касты тѣмъ, кто бралъ на себя роль посредника между людьми и невидимыми силами, управляющими ихъ судьбами.

щими ихъ судьбами.

Въ своей древнъйшей исторіи учрежденій, Мэнъ весьма основательно настаиваетъ на той мысли, что жреческое сословіе, одинаково въ Индіи и среди Кельтовъ, развилось благодаря передачъ отъ учителя къ ученику извъстной суммы знаній, хранимыхъ обыкновенно втайнъ отъ непосвященныхъ. Прибавимъ къ этому, что, какъ показываетъ Викторъ Анри, терминъ жрецъ въ Индіи служитъ для обозначенія первоначально кудесника, или чародъя. Знаніе и толкованіе религіозныхъ гимновъ, заклинаній и самого ритуала жертвоприношеній, составляло необходимое требованіе, предъявляемое къ жрецу, одинаково въ Индіи и у древнихъ Кельтовъ; у послъднихъ насколько можно сулить о такъ называемомъ товъ; у послѣднихъ, насколько можно судить о такъ называемомъ друидизмѣ по его уцѣлѣвшему остатку въ Ирландіи, между жрецами особыя категоріи составляли и тѣ, кто обладалъ знаніемъ эпическихъ пѣсенъ и сказаній, иначе говоря — барды, и тѣ, которые вѣдали юридическія формулы и рѣшенія (брэгоны). Послѣ сказаннаго не покажется преувеличеннымъ считать накопленіе знанія и практическаго опыта, не въ порядкъ законнаго наслъдованія, а по передачъ отъ учителя къ ученику, такимъ же факторомъ выдъленія изъ сплошной и однохарактерной массы особыхъ классовъ, со временемъ становящихся замкнутыми сословіями или кастами, какимъ накопленіе скота, рабовъ и передача ихъ потомству, является по отношенію къ созданію класса зажиточныхъ или имущихъ и образованію изъ нихъ зерна будущаго дворянства.

Что указанное явленіе носить болье или менье общій характеръ, доказательствомъ этому служитъ и та тъсная связь, въ которой юридическія нормы стоять въ древнайшихъ сводахъ съ предписаніями религіознаго характера. Это, въ свою очередь, указываетъ на жрецовъ, какъ на ближайшихъ составителей этихъ сводовъ; къ тому же заключенію приводить и то обстоятельство, что всюду, гдф мы впервые слышимъ о дворянствъ и благородствъ крови, существуетъ также представление объ экономической обезпеченности лицъ, отличающихся такимъ благородствомъ. Стоитъ напомнить сакраментальный характеръ древняго римскаго права и роль, какую играли въ немъ жрецы въ эпоху, предшествующую законамъ 12-ти таблицъ, а также экономическую зависимостъ плебеевъ отъ патриціевъ, пріурочивавшую ихъ отношенія къ отношеніямъ кліентовъ къ патронамъ. Въ Греціи тоже преимуществе богатства стоить на сторонъ эвпатридовъ; законодательство Солона направлено къ тому, чтобы ослабить эксплоатацію ими простого люда въ формъ взиманія чрезмърныхъ процентовъ и закабаленія за долги. Въ Ирландіи, какъ мы имъли уже случай замътить, въ эпоху редактированія законовъ брэгоновъ, рядомъ съ обширнымъ классомъ лиць, у которыхъ знаніе передаваемо было отъ учителя къ ученику, - классомъ, извъстнымъ подъ названіемъ "филе" и подраздъленіемъ котораго являлись судебные посредники, своего рода ученые юристы брэгоны, мы встръчаемъ и дворянство, развивающееся въ тесной связи съ накопленіемъ скота. Низшую ступень дворянъ составляють владальцы коровъ-боэры. Въ Россіи, по справедливому замъчанію проф. Сергъевича, бояриномъ называется въ древнъйшій періодъ — всякій богатый человѣкъ 1).

<sup>1)</sup> Приводя текстъ начальной лѣтописи о поддержкѣ, оказанной новгородцами князю Ярославу, въ борьбѣ его съ Святополкомъ Окаяннымъ, при чемъ на покрытіе издержекъ войны съ мужей взяли по 4 купы, со старостъ по 10 гривенъ, а съ бояръ по 18,—Сергѣевичъ говорить отъ себя: "Бояре, слѣдовательно, самые богатые люди волости". Тотъ же историкъ прибавляетъ съ ссылкой на упоминаніе Русской Правдой боярскихъ холоповъ, боярскихъ "тивуновъ" и боярской дружины: "бояринъ Русской Правды, слѣдовательно, естъ человѣкъ состоятельный, имъющій холоповъ, ключниковъ даже дружину". Общее заключеніе Сергѣевича о боярахъ въ княжескій періоцъ передается имъ въ слѣд. словахъ: званіе боярива, въ древнѣйшее время, является такимъ образомъ не чиномъ, раздаваемымъ княземъ, а начименованіемъ цѣлаго класса людей, выдающихся среди другихъ своимъ матеріальнымъ превосходствомъ... И въ московскихъ памятникахъ, — продолжаетъ тотъ же писатель,—слово бояринъ и производное отъ него "бояр-

Наконецъ, въ обществахъ Германцевъ къ первоначальному стволу, составленному изъ членовъ правящихъ династій и поэтому ограниченному у нъкоторыхъ племенъ, напр., у Франковъ-всего однимъ родомъ Меровинговъ, присоединяются, какъ показалъ между прочимъ Гильермонъ (Guillermoz), всв тв, зажиточность которыхъ позволяла имъ держать коня и полное вооружение рыцаря. Не ранъе конца XI въка, — пишетъ цитируемый мною писатель, — возникли условія, при которыхъ, вибств съ замиреніемъ общества, явилась меньшая нужда въ конной свитв и соотвътственно установилось убъждение. что рыцаремъ не можетъ быть никто иной, какъ сынъ человъка. бывшаго въ свою очередь рыцаремъ. Только съ этого времени рыцарство сдулалось замкнутымъ классомъ, но въ то же время необходимымъ условіемъ для рыцаря стало владёть вооруженіемъ; съ XII стольтія было принято за правило, что неспособный имъть всь доспыхи воинь (arma militaria), т.-е. кольчугу, шлемь, мечь и копье, не считая лошади, не могъ быть и рыпаремъ. На языкъ того времени это передавалось словомъ, что l'adoubement, т.-е. снабженіе рыцарскими досивхами,— необходимое условіе, чтобы стать рыцаремъ. Такъ какъ такое adoubement было связано съ большими издержками, то отцы обыкновенно ограничивались возведеніемъ въ рыцари только старшаго сына; они поступали такимъ образомъ уже благодаря тому, что, согласно феодальному обычаю, только въ этомъ случай они въ прави были требовать отъ всихъ людей, отъ нихъ зависимыхъ, денежной помощи, такъ называемой nide 1).

Со временемъ, а именно съ середины XII-го въка, въ виду значительности издержекъ, рыцари стали уклоняться отъ этой обязанности и откладывать моментъ посвященія своихъ дътей, не исключая и старшаго, такъ какъ это посвященіе было связано съ значительными затратами. Сначала была допущена отсрочка, подъ угрозой лишенія дворянскихъ правъ и записи въ кръпостное состояніе, въ число виллановъ, того, кто въ концъ этого срока не

скій", "боярщина" и проч. продолжають употребляться для обозначенія всего чрезвычайно широкаго класса имущихъ людей, и того, что имъ принадлежитъ. Въ до-московскій же періодъ слово бояринъ прямо замѣняется выраженіемъ "лучшіе люди", и "большіе люди".—См. Русскія Юридическія Древности, т. І., стр. 331—333.

<sup>1)</sup> CM. Guillermoz, ctp. 466-472. (Essai sur l'origine de la noblesse en France au moyen âge).

будетъ посвященъ въ рыцари 1), а затъмъ практикой отмънено было и это ограничательное условіе.

Въ XIII и XIV въкахъ право быть дворяниномъ, —пишетъ Гильермоцъ, — не болъе, какъ право сдълаться рыцаремъ, и оно доказывается просто ссылкой на то, что отецъ былъ рыцаремъ. Такимъ образомъ и въ германскихъ странахъ выступаетъ связь зажиточности и дворянства. Та точка зрвнія, которая состоить въ признаніи благородства крови единственнымъ источникомъ происхожденія дворянства, одинаково ошибочна въ примъненіи къ странамъ Запада и къ Россіи. Ея неверность была показана Ключевскимъ въ его "Воярской Думъ", ссылкой на то, что въ ряды дворянства вошли и несвободные элементы, холопы княжескіе, челядь дворца; изъ недавняго изследованія Гильермоца видно, что то же имъло мъсто и во Франціи, гдъ сеньеры весьма часто въ XI-мъ въкъ возводили въ рыцари своихъ сервовъ, или кръпостныхъ, нуждаясь въ ихъ военной помощи болье, чъмъ въ подневольномъ трудѣ 2).

Если отъ историческихъ народностей мы въ настоящее время перейдемъ къ тъмъ, которыми занимается этнографія, то мы легко убъдимся въ общности только-что указаннаго нами явленія, т.-е. что накопление умственнаго капитала и капитала имущественнаго служить важнъйшимь факторомь въ образованіи, съ одной стороны сословія и касты жрецовь, а съ другой-класса зажиточныхъ людей, переходящаго въ дворянское или военное сословіе. Возьмемъ, напримъръ, Готтентотовъ, у которыхъ господствующимъ занятіемъ является скотоводство. У нихъ противоположеніе богатства и бъдности выступаетъ, какъ вообще у скотоводовъ, съ значительной ръзкостью. Ихъ роды или такъ называемые kräle, повинуются старъйшинъ, которымъ, обыкновенно, бываетъ человъкъ, владъющій наибольшими стадами. Это всегда самый богатый, мнъніе котораго поэтому принимается болже въ расчетъ, чемъ остальныхъ 3). На Маркизовыхъ островахъ каждая долина имъла свое обособленное существование. Ее занималъ отдъльный родъ или племя, имъвшіе свои законы, своихъ жрецовъ и вождей. Начальство при-

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 477.

<sup>2)</sup> Ibid, crp. 461-462. Alors, que le besoin des chevaliers était tres pressant pour les seigneurs, ceux-ci s'en procuraient, comme ils pouvaient et notamment, enen fabricant, avec leurs serfs, ou même, quoique irreguliérement. avec les serfs des autres.

См. Летурно, стр. 60.

надлежало тому, на кого указывало его богатство, обширность его владеній, значительное число техть кокосовых в пальмъ и хлебных в деревьевъ, собственникомъ которыхъ онъ являлся 1). У нъкоторыхъ туземныхъ племенъ Индіи, населяющихъ Бенгалъ, Nagass, Mundas, Kols, Santals, сельскія общины стоять подъ начальствомъ человъка стараго возраста, мудраго или по меньшей мъръ богатаго, какъ объ этомъ говоритъ Дальтонъ въ своей этнографіи Бенгала (стр. 168 и 183). На примъръ тъхъ африканскихъ народностей, которыя изучены были недавно, по иниціативъ Общества сравнительнаго правовъдънія въ Берлинъ, мы на каждомъ шагу убъждаемся въ тъсной связи, въ какой вліяніе и власть стоять съ накопленіемъ имуществъ. Мы имъли уже случай настаивать на этой мысли; въ настоящее же время покажемъ, что рядомъ съ имущественнымъ достаткомъ, такъ называемаго умственнаго богатства, т.-е. накопленія въ памяти извъстныхъ заклинаній, обрядоваго ритуала, готовыхъ формулъ для ръшенія споровъ и тяжбъ и т. п., достаточно для выдъленія изъ однообразной племенной массы зачатковъ жреческаго и вмъстъ съ тъмъ ученаго и судебнаго сословія. Такъ, даже у тіхъ народностей, у которыхъ еще не послъдовало образованія особаго жреческаго класса, а къ числу ихъ принадлежитъ большинство племенъ внутренней Африки,встрвчаются его зародыши въ лицв особыхъ кудесниковъ, чародъевъ, заклинателей, — занятіе, иногда связанное съ отправленіемъ кузнечнаго промысла. Такъ, во французскомъ Суданъ, въ округъ Китта (Kitta), извъстныя лица, слывущія подъ наименованіемъ namatigni или namadiussa, облачаются въ странныя одъянія, участвують въ празднованіи особаго божества-фетиша "пота" и внушають своимъ соплеменникамъ большой страхъ. За такого "нома" выдаеть себя неръдко ночью внезапно появляющійся кузнець, танцующій и шумящій. Весьма вѣроятно,—пишеть окружный начальникъ Tellier,—что эти своего рода шаманы отравляють того или другого человъка, а затъмъ приписывають его смерть фетишу нома. Кудесники считають себя способными вызывать бользни и смерть. Они же принимаютъ участіе въ религіозныхъ пиршествахъ, устраиваемыхъ въ честь нома по случаю посвва, брака, основанія или расширенія села. Праздникъ сопровождается приношеніями въ жертву куръ, козъ, кусъ-куса и оръховъ кола. Цълый день ъдять и пьютъ, а ночью предаются пляскъ "тамъ-тамъ". Женщины и непо-

¹) Ibid., стр. 71 и 72.

священные мужчины, т.-е. не подвергшіеся еще обряду обрѣзанія, никогда не допускаются къ присутствію на такихъ пиршествахъ <sup>1</sup>). У Ваганда изъ этихъ заклинателей и кудесниковъ уже сложилась особая жреческая каста <sup>2</sup>). У Вагого еще нѣтъ такого класса, но имѣются своего рода кудесники, считающіе себя способными врачевать болѣзни и вызывать дождь, а также предсказывать будущее <sup>3</sup>).

У Вашамболо, у которыхъ еще нътъ жреческой касты, жертвоприношенія совершаются старівшинами. Начальники надъ деревнями или князья беруть на себя "поставку дождя"; они должны дать объщание на этотъ счетъ тотчасъ же послъ своего воцарения; добывають же они дождь следующимь порядкомь. Въ горшокъ вливается вода и бросаются куски дерева, чтобы произвесть дождь; эти куски сближаются между собою — ихъ трутъ другъ о друга внутри горшка, а брызги летять на землю. За объщание вызвать дождь начальникъ получаетъ козу; при наступленіи дождя она остается за нимъ; въ противномъ же случай онъ долженъ вернуть ее тому, кто ее поставиль 4). У Мсалала мы опять встрвчаемъ кудесниковъ, врачей, дълателей дождя, отъ которыхъ зависитъ обвинить любого въ томъ, что скрытымъ ядомъ онъ вызвалъ смерть покойника, такъ какъ держится представление, что смерть всегда имъетъ искусственную причину. Жители строятъ для кудесниковъ особыя низкія хижины 5). У Вапоколо, по свидътельству миссіонера Крафта (Vapokolo-племя Восточной Африки), кудесники и дълатели дождя уже образують особый классь съ самостоятельной организаціей. Они считають себя посредниками между міромъ духовъ и живущими; они лъчатъ бользни съ помощью барабаннаго боя, заклинанія и лікарствь; они считають возможнымь убить человъка проклятьемъ, — а въ дъйствительности ядомъ. Особыхъ правъ за ними не признается обычаемъ и они могуть вербоваться изъ всякого рода людей. Повидимому, еще менъе организовано сословіе жрецовъ-кудесниковъ у Овахереро, которымъ они извъстны подъ именемъ онганга (onganga). Нъкоторые изъ нихъ спеціализировались на врачеваніи больныхъ и обозначаются особымъ терминомъ "омупануге" 6). У Готтентотовъ, которые сами называютъ

<sup>1)</sup> Штейнмецъ, стр. 172-173.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., crp. 195.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 214.

<sup>4)</sup> Ibid., crp. 243—243.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., crp. 278.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ibid., стр. 305.

себя кои-коинъ, т.-е. "люди", мы встрѣчаемъ тѣхъ же кудесниковъ-врачевателей, повидимому еще не выдѣлившихся въ особое сословіе <sup>1</sup>). Но у Ондонга, живущихъ между 16 и 20° сѣверной широты, занятіе такихъ кудесниковъ-дѣлателей дождя уже наслѣдственно <sup>2</sup>).

Нужно ли говорить о широкомъ распространении шаманства между сибирскими инородцами, особенно въ виду того, что этотъ вопросъ получилъ довольно широкое освъщение въ книгъ Виктора Михайловскаго, отпечатанной въ сокращении и въ журналъ Лондонскаго Антропологическаго Института, т. XIV и XV, подъ заглавіемъ: "Шаманство въ Сибири и Европейской Россіи". То, что сдълано по вопросу о возникновении жреческой касты между финскими, монгольскими и другими инородческими племенами Михайловскимъ, то самое для Малайцевъ даеть сочинение Вилькена, озаглавленное: "Шаманизмъ у племенъ Индійскаго архипелага" (1887 г.). Сочинение Кодрингтона, а также Спенсера и Гиллена, подробно знакомять насъ съ ролью кудесниковъ, дълателей дождя и врачевателей въ Меланезіи и на материкъ Австраліи. Отъ такихъ кудесниковъ зависитъ, напримъръ, какъ мы говорили, указаніе на того, кто вызваль смерть покойника скрытымъ чародъйствомъ. Одного этого достаточно, чтобы обезпечить имъ значительное вліяніе среди соплеменниковъ. По Спенсеру и Гиллену, чтобы сдълаться такимъ кудесникомъ, необходимо получить посвященіе отъ такого же кудесника; нередко, однако, кудесники возводять свое посвящение до духовъ-обитателей той или другой пещеры 3). Уже одинъ фактъ передачи такого магическаго знанія отъ учителя къ ученику указываеть на то, что мы имъемъ дъло съ возникновеніемъ жреческаго сословія, которое, какъ ясно следуетъ изъ всей суммы приведенныхъ мною данныхъ, тесно связано съ понятіемъ и практикой кудесничества и чародъйства.

Обладаніе исключительнымъ и хранимымъ втайнѣ знаніемъ можеть сдѣлаться источникомъ наслѣдственности и княжескихъ функцій въ томъ смыслѣ, что потомство какого-нибудь выдающагося судьи-посредника, передающее отъ отца къ сыну секретъ постановленныхъ имъ рѣшеній, подъ вліяніемъ благопріятныхъ обстоятельствъ переходитъ въ положеніе наслѣдственныхъ правителей.

<sup>1)</sup> Ibid., etp. 325.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., crp. 336.

<sup>3)</sup> См. книгу Спенсера и Гиллена, стр. 521 и слъд.

Судьи іудейскаго народа были, очевидно, такими правителями, но только не наслъдственными, а избираемыми. Въ какой мъръ мудрость Соломона, пріобръвшаго великую репутацію между соплеменниками своими судебными ръшеніями, содъйствовала упроченію въ Израил'в царской власти-есть вопрось, который во всякомъ случав позволено поставить. Наглядный же примвръ образованія еще недавно въ подчиненной намъ области, въ Дагестанъ, наслъдственнаго политическаго главенства изъ первоначальнаго посредничества представляеть намъ судьба Кайтагскаго Уцийства. Правители Кайтага или его уцміи—наслѣдники знаменитаго въ XVI-мъ въкъ посредника Рустема. Къ нему они возводять тотъ сборникъ юридическихъ нормъ, знаніе котораго долгое время составляло преимущество однихъ его потомковъ. Секретный характеръ этого знанія наглядно выступаеть въ самомъ текств памятника въ частомъ повтореніи фразы: "кто держить языкъ за зубами, голова того будеть цъла". Содержание самого свода таково, что не оставляеть ни мальйшаго сомньнія насчеть того, что онь составленъ былъ изъ сулебныхъ ръшеній. Только съ XVII въка уцмійство переходить въ порядкъ законнаго наслъдованія въ родъ Руcrema 1).

## § 4.

Если такимъ образомъ возникновеніе того, что привыкли называть общественной дифференціаціей, обусловливается накопленіемъ умственнаго и матеріальнаго достатка или запаса, чтобы не сказать капитала, то самъ собою возникаетъ вопросъ, нельзя ли въ томъ же фактѣ видѣть и источникъ развитія власти племеннаго старѣйшины, или князя. Немногія свидѣтельства древнихъ писателей, восполняемня показаніями народнаго эпоса и раннихъ памятниковъ письменности и права, какъ будто направляютъ нашу мысль въ сторону скорѣе личной доблести, какъ ближайшаго фактора княжеской власти, нежели въ сторону накопленія знанія, практическаго опыта и матеріальныхъ сокровищъ <sup>2</sup>). Основатели греческихъ королевствъ—леген-

2) Въ охотничьемъ быту нътъ, какъ мы уже сказали, благопріятныхъ

<sup>1)</sup> См. объ этомъ мою статью, подъ заглавіемъ: "Народная Правда Дагестана" въ Юрид. Въстникъ, и сообщеніе, сдъланное мною Британской Ассоціаціи Наукъ, собравшейся въ Оксфордъ. Это сообщеніе появилось затъмъ въ № 25 Annals of the Ant. Institute, подъ заглавіемъ: "The lex barbarorum of the Daghestan", стр. 112.

дарные герои или полубоги въ родъ Тезея, освободителя Аттики отъ населяющихъ ее разбойниковъ. Древніе Германцы, по свидътельству Тацита, выбираютъ своихъ герцоговъ, т.-е. военачальниковъ за ихъ доблесть—"Duces ex virtute sumunt". Первые правители на Руси—пришлые князья, стоящіе во главъ военныхъ бандъ или дружинъ. Кельтическіе роды объединяются на время войны подъначальствомъ избраннаго за его доблесть "вергобрега".

Но на-ряду съ этими фактами этнографы указываютъ намъ и на другіе, совершенно иного порядка. Греческій "базилевсъ", или король, въ то же время исполняеть и жреческій функціи; по свидътельству Аристотелевой "Политики", монархи древней Греціи стояли въ тъсномъ отношеніи къ сохраненію въчнаго отня на городскомъ очагъ. Фразеръ (Fraser) въ своихъ недавнихъ лекціяхъ по "ранней исторіи королевской власти" собралъ немало данныхъ, указывающихъ, что и въ Митиленахъ, и въ Хіосъ, и на островъ Косъ, король и городской очагъ приводились постоянно въ связь между собою. Совершенно однохарактерныя данныя извъстны намъ изъ быта нъкоторыхъ племенъ Южной Африки. Такъ, у племени Матабелей король въ то же время верховный жрецъ. Онъ возноситъ молитвы не только духамъ своихъ предковъ, но и собственному своему духу, такъ какъ считается происходящимъ отъ божества. Точно также

условій для накопленія. Немудрено поэтому, если среди австралійскихъ племень, все еще живущихъ по преимуществу охотой, старъйшинство не стопть ни въ какомъ опредъленномъ отношеніи къ накопленію имущества. Старъйшины—пли лица преклоннаго возраста, или лица, обнаружившія исключительныя качества хорошихъ охотниковъ, борцовъ, ораторовъ, кудесниковъ, врачевателей, вызывателей дождя, знатоковъ обычаевъ и преданій (см. "Американскій Журналъ Соціологіи" за 1907 г., январъ, стр. 504).

Болъе или менъе тъми же условіями опредъляется осуществленіе старшинскихъ функцій между краснокожими племенами центральной части Съв. Америки, такъ, напр., у племени Сіу. Но у съверо-западныхъ племенъ, въ томъ числъ у Тлинкитовъ, которымъ извъстно рабство и у которыхъ къ первобытнымъ промысламъ присоединяется ремесленная и торговая дълтельность, однимъ изъ обычныхъ условій для того, чтобы сдълаться старъйшиной, является накопленіе имущества, въ частности, запасовъ пищи. Оно дълаетъ возможнымъ устройство ипршествъ и раздачу подарковъ, чъмъ въ свою очередь поддерживается и расширяется вліяніе зажиточныхъ. Владъніе большимъ числомъ рабовъ, по показаніямъ Краузе, также позволяетъ тому или другому Тлинкиту не только занять положеніе старъйшины, но и сдълать это звлніе наслъдственнымъ, обыкновенно, въ материнской линіи. Старъйшинство переходить въ томъ же порядкъ, что и собственность, т.-е. запасы и рабы (ibid., стр. 513).

короли Спарты почитались потомствомъ Зевса и совершали жреческія функціи при жертвоприношеніяхъ въ его честь. Еще болье раннюю ступень представляють въ исторіи развитія княжеской власти ть племенные старъйшины, которые, начиная съ австралійскихъ дикарей и восходя до негритянскихъ племенъ внутренней Африки, вивств съ темъ являются знаменитыми чародъями, слывуть за лицъ, способныхъ вызвать своими заклинаніями и символическими дъйствіями наступленіе ливня или исцілить болящаго раскрытіємь дійствительнаго виновника постигшей его напасти, того скрытаго врага, который своимъ чародъйствомъ обусловилъ его заболъваніе. У южныхъ илеменъ Австраліи, въ томъ числѣ у племени Вираджури, старѣйшиною является кудесникъ или лъкарь. Онъ собираетъ народъ для совершенія тъхъ обрядовыхъ актовъ, которые связаны съ наступленіемъ періода половой жизни, и съ нимъ же разсматриваетъ вопросы, касающіеся управленія <sup>1</sup>). У Діэри племенной начальникъ былъ не только славнымъ воиномъ, но и могущественнымъ кудесникомъ-лъкаремъ. У жителей Меланезіи власть старфишинъ, по показаніямъ Кодрингтона, стоить въ примой связи съ представленіемъ объ ихъ тъсномъ общеніи съ тънями покойниковъ и о возможности воздъйствовать на нихъ въ направленіи, благопріятномъ для интересовъ нлемени. На Новыхъ Гебридахъ племенное старъйшинство переходить отъ отца къ сыну потому, что имъется представленіе объ унаслъдованіи послъднимъ знанія магическихъ заклинаній и пъсней, а также обладанія теми амулетами, которые дають доступь къ неземнымъ силамъ. У Вагого, племени Восточной Африки, живущаго въ предълахъ германскихъ владъній, власть старъйшинъ зависить отъ приписываемой имъ способности вызывать дождь. У Массаи англійской Уганда верховнымъ вождемъ является кудесникъ-лъкарь <sup>2</sup>). Я не стану приводить массы данныхъ изъ быта разнообразнъйшихъ народовъ земного шара, которые собраны Фразеромъ съ цълью доказать тесную связь, въ какой старейшинство стоить съ представленіемъ, что лицо къ нему призванное, обладаетъ условіями, необходимыми для производства магическихъ воздъйствій. Неръдко основаніемъ къ такому предположенію является обладаніе старъйшиной извъстными чудодъйственными амулетами и талисманами. Вотъ почему у многихъ малайскихъ племенъ, изученныхъ Скитомъ, въ случав возстанія противъ старъйшины мятежники прежде всего озабо-

Lectures on the early history of the Kîngship, crp. 108.
 Ibid., crp. 112-113.

чены мыслью о томъ, какъ бы захватить эти талисманы. "Подобно тому, какъ евреи, — говоритъ Фразеръ, — носили съ собою Ковчегъ Завъта, такъ точно племенной старъйшина, идя на войну, уноситъ съ собою эти своего рода регаліи, ожидая отъ ихъ магическаго вліянія побъды надъ непріятелемъ 1. Нъчто подобное такимъ регаліямъ представляють знамена во власти нъкоторыхъ шотландскихъ клановыхъ старъйшинъ. Съ тъмъ, которымъ владъли Маклеоды, связано было представленіе о чудодъйственной силъ. Она сказывалась, между прочимъ, въ томъ, что стоило его развернуть, чтобы вызвать обильный урожай картофеля 2.

Переживаніемъ того отдаленнаго періода, когда племенной старѣйшина являлся вмѣстѣ съ тѣмъ и чародѣемъ, можно считать удержавшееся не только въ средніе вѣка, но и еще въ XVII стол. представленіе, что король однимъ возложеніемъ рукъ, однимъ прикосновеніемъ, можетъ исцѣлять нѣкоторыя болѣзни, напр., золотуху и свинку. Людовикъ Святой лѣчилъ отъ послѣдней, настаивая на томъ, что онъ унаслѣдовалъ эту чудодѣйственную силу отъ Хлодвига; англійскіе же короли изъ династіи Стюартовъ производили свою магическую способность врачеванія отъ Эдуарда-Проповѣдника. Карлъ I незадолго до своей казни еще возлагалъ руки на золотушныхъ, и свидѣтелемъ такого же лѣченія ихъ Карломъ II былъ извѣстный авторъ "Мемуаровъ" — Пэппи. Докторъ Джонсонъ, біографія котораго, написанная Босвелемъ, въ числѣ наиболѣе читаемыхъ въ Англіи книгъ, въ дѣтствѣ своемъ лѣчимъ былъ отъ золотухи королевой Анной, приложившей къ нему съ этою цѣлью свою руку 3).

Изъ всего сказаннаго, какъ мнѣ кажется, не трудно вывести то заключеніе, что вопросъ о добровольномъ рабствѣ, поставленный еще Монтэнемъ, рѣшается современной соціологіей въ томъ смыслѣ, что источникъ его надо видѣть въ психической природѣ человѣка, въ преобладаніи въ ней чувствъ надъ разумомъ, въ естественномъ отвращеніи къ напряженію мыслительныхъ способностей, въ происходящей отсюда склонности держаться стараго, въ предпочтеніи пассивнаго воспріятія самостоятельному творчеству. Отсюда готовность подчиняться чужому руководительству и въ особенности руководительству тѣхъ, кто признается обладателемъ большей физической или психической энергіи: эта послѣдняя выступаетъ въ совершаемыхъ имъ актахъ

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 121.

<sup>2)</sup> Ibid., crp, 125

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., стр. 126 и 127.

магіи или чарод'вйства, направленныхъ на благо членовъ одного съ нимъ рода или племени. Она сказывается также въ военной храбрости или доблести (Virtus), затрачиваемой на пользу тъхъ, кто полчиняется руководительству. Не въ какомъ-то, никогда не имъвшемъ мъста, договоръ народа съ избраннымъ имъ вождемъ надо поэтому искать источникъ возникновенія власти и государства, по прим'вру писателей XVII и XVIII въковъ, а въ психическомъ воздъйствіи личностей способныхъ къ иниціативъ, къ творчеству, на массы неспособныя ни къ чему иному, какъ къ подчиненію своей дъятельности чужому примъру и руководительству. Общераспространенная легенда о полубогахъ или герояхъ, какъ основателяхъ государственнаго общежитія, заключаеть въ себѣ, такимъ образомъ, нѣкоторую долю истины; а это значить въ концъ-концовъ, что и въ дълъ созданія государства, какъ и въ области религіи, искусства или права, иниціаторами являются изобрътатели, лица, способныя затратить избытокъ своей физической и умственной силы, неръдко также взамънъ послъдней, одной только фантазіи и хитрости, на дъйствительное или мнимое служеніе пассивной массъ, способной только къ воспріятію, т.-е., другими словами, — къ однимъ подражательнымъ процессамъ.

Выдающаяся личность является, такимъ образомъ, творцомъ государства не въ силу выбора, не на основани договора съ под-властными, а благодаря тому гипнотическому вліянію, какое ей удается оказать на ищущую чужого руководительства толпу.

Личность собираетъ вокругъ себя дотолъ разрозненные и не-ръдко враждующіе между собою реды и племена, расширяетъ тъмъ самымъ предълы той замиренной среды, въ которой нетерпимо кровное возмездіе, направляеть совокупныя усилія всёхть на отстаиваніе независимости родины, принимаеть на себя съ этою цёлью руководительство внёшними предпріятіями и отраженіе всякихъ нападеній извив. Въ то же время она распространяетъ на всвхъ подвластныхъ миръ, какимъ пользуется его собственный очагъ и который раздвляютъ съ нимъ всв члены его семьи и рода. Мъсто кровнаго возмездія, осуществляемаго родственниками жертвы, занимаєть отныні насильственное удаленіе преступника изъ замиренной и имъ обезнокоенной среды, границы которой начинають совпадать съ границами вновь возникающаго государства. Идея кровнаго возмездія смѣняется идеей наказанія, въ кото-

рой разрушеніе жилища виновнаго, —то, что изв'єстно древнему рус-скому праву подъ названіемъ потока и разграбленія, —предшествуетъ

по времемени общимъ или частичнымъ конфискаціямъ (штрафамъ) и имъетъ цълью побудить виновнаго къ выселенію.

Все сказанное могло бы найти себѣ иллюстрацію въ древнѣйшей исторіи любого изъ современныхъ намъ государствъ въ такой же степени, какъ и въ данныхъ этнографіи о зарожденіи государственныхъ порядковъ у племенъ, выходящихъ изъ условій родового быта.

Германскій "конунгъ" и славянскій "князь" не только стоятъ обыкновенно во глав'я войска, но и держатъ при себ'я отрядъ добровольцевъ, такъ называемую дружину, германскій Geleit или Comitatus.

Они въ то же время обезпечивають внутреннее спокойствіе постепеннымъ расширеніемъ на извъстныхъ лицъ той спеціальной охраны, какой пользуется ихъ собственная резиденція, ихъ дворъ или очагъ и вев тв, кто приходить съ нимъ въ постоянное и даже временное общение. Характерный примъръ въ этомъ отношеніи представляеть намъ Англія въ эпоху первоначальнаго образованія твут небольших княжествь, соединеніе которых сперва въ семи-княжіе или гептархію, а затъмъ въ единокняженіе и положило начало Англійскому государству. Въ древнъйшихъ законахъ Саксовъ Англіи мы находимъ еще следы родовыхъ порядковъ и связаннаго съ ними преслъдованія преступника кровными родственниками жертвы. Само убійство правителя ведеть къ уплать "головничества" или выкупа его роду. Объ этомъ говорится еще въ томъ памятникъ, который извъстенъ подъ именемъ законовъ короля Ины. Но въ позднъйшихъ по времени не только королевская резиденція пользуется охраной особаго мира, нарушеніе котораго сопровождается уже наказаніемъ, а не родовымъ возмездіемъ, но этотъ же миръ распространенъ на всъхъ, кто временно поставленъ въ невозможность разсчитывать на заступничество своего рода или по характеру своей профессіи не можеть прибъгать къ нему, на странствующихъ и путешествующихъ столько же, сколько и на духовныхъ. Отсюда миръ, которымъ пользуются дороги и храмы.

Послъдніе поставлены подъ защиту не одного церковнаго, но и королевскаго мира. Король беретъ подъ свое покровительство всъхъ безродныхъ, а потому иностранцевъ, пребывающихъ въ предълахъ его государства, а также вдовъ и сиротъ. Въ концъ-концовъ миръ королевскій получаетъ такое широкое распространеніе, что сливается съ земскимъ миромъ. Это значитъ, что насталъ конецъ родовому возмездію и всѣ одинаково признали для себя обязательнымъ пе-

реносить на разбирательство короля свои распри. Король судить самъ; лѣтописецъ Жуэнвиль еще рисуетъ намъ образъ популярнаго монарха Людовика IX Святого, постановляющаго приговоры подъ Венсенскимъ дубомъ; это тотъ же образъ, какой въ оперѣ Вагнера "Лоэнгринъ" выступаетъ въ личности императора Генриха Птицелова, разбирающаго распрю регента Брабантскаго съ матерью исчезнувшаго малютки-правителя. Но королю, разумѣется, самому не управиться со всѣми тяжбами. Онъ назначаетъ поэтому взамѣнъ себя великаго судью или юстиціарія, въ помощь которому даются цѣлыя "палаты", устроенныя на коллегіальномъ началѣ. Таковы "палаты королевской скамьи, казначейства и общихъ тяжбъ", доселѣ удержавшія въ Англіи свое обособленное существованіе.

Король не только военачальствуеть и судить, но онъ также законодательствуеть, восполняя мъстный обычай, въ образовании котораго не мудрено открыть следы деятельности какъ раннихъ посредническихъ судовъ, такъ и позднъйшихъ королевскихъ. Собственными приказами или указами, такъ называемыми въ древней Германіи "Ваппа", король видоизмъняетъ и дополняетъ обычаи. Но эти общеобязательныя нормы издаются имъ не иначе, какъ съ въдома и участія его совъта, въ составъ котораго включаются не одни старшіе члены его дружины и лица, призванныя управлять его дворомъ, но и тъ второстепенные старъйшины, которые стоятъ во главъ отдъльныхъ племенъ и родовъ. Проф. Клочевскій, говоря о княжеской Думъ временъ первыхъ Рюриковичей, считалъ возможнымъ отождествить родовыхъ старъйшинъ съ упоминаемыми лътописью "старцами градскими". Я не знаю, насколько эта точка зрвнія еще можеть быть поддерживаема послв работь Владимірскаго-Буданова и Сергвевича. Но что бы мы ни думали на этотъ счеть, несомивние одно, что въ древивишихъ славянскихъ княжествахъ, какъ и у древнихъ Германцевъ, на-ряду съ народнымъ сходомъ мы встръчаемъ и совътъ старъйшинъ. О немъ свидътельствуютъ одинаково и арабскіе, и византійскіе источники. Что касается до древнихъ Германцевъ, то показаніе Тацита не оставляетъ на-счетъ его никакого сомивнія. Оно гласитъ буквально: о меньшихъ двлахъ соввтуются старвйшины (principes), о болве важныхъ всв <sup>1</sup>). Тв же зародыши болве твснаго соввта и народнаго собранія можно открыть и въ порядкахъ древне-греческихъ королевствъ и республикъ, и въ начальный періодъ римской исторіи. Вулэ и экклезія, Sena-

<sup>1)</sup> De minoribus principes consultant, de maioribus omnes (Germania).

tus и народныя комиціи по трибамъ и по центуріямъ, занимаютъ въ государственномъ устройствѣ народовъ классической древности то же мѣсто, какое у народовъ средневѣковыхъ имѣютъ совѣты князя, съ одной стороны, или думы, и народные сходы, или вѣча, съ другой. Вѣча продолжали держаться въ городскихъ республикахъ Италіи подъ именами "говорилень", "aringha" и "parlamentum"; переживаніемъ ихъ во Франціи надо считать "мартовскія и майскія поля".

Англійскій историкъ Фриманъ не прочь быль признать такіе порядки общими всёмъ арійцамъ. Но данныя этнографіи позволяють расширить его утвержденіе и прим'єнить его къ разноплеменнѣйшимъ народамъ земного шара въ періодъ, непосредственно слѣдующій за возникновеніемъ государства. Совѣты стариковъ наряду съ общимъ сборомъ встрѣчаются уже у австралійскихъ Негритосовъ. Ранѣе упомянутый нами Джалина изъ племени Діэри разбиралъ дѣла, касающіяся интересовъ всего народа, подчинявшагося его власти, съ членами своего совѣта, составленнаго изъ людей пожилого возраста, извѣстныхъ воиновъ, ораторовъ, колдуновъ и врачевателей, а также старѣйшинъ отдѣльныхъ родовъ или точнѣе тотэмовъ 1).

О такихъ же точно порядкахъ говорятъ намъ этнографы, изучавшіе бытъ краснокожихъ племенъ Америки. Такъ, у племени Сіу, по словамъ Макъ Джи, правитель совътуется въ вопросахъ мира съ старъйшинами и вождями <sup>2</sup>).

У Ирокезцевъ, такъ обстоятельно изученныхъ Морганомъ, одинаково существуютъ и тъсные совъты, и народные сходы. Абсолютная власть, какой пользовались или пользуются владъльцы африканскихъ династій, въ томъ числъ недавно упраздненнаго французами Дагомейскаго царства, отнюдь не можетъ считаться древнъйшимъ порядкомъ политическаго устройства, какъ нельзя считать имъ и деспотіи древняго Востока. Сама княжеская власть лишь съ теченіемъ времени и постепенно становится наслъдственной. Эта наслъдственность долгое время встръчаетъ противовъсъ въ стремленіи обезпечить руководительство наиболъе доблестнаго, разумнаго и популярнаго вождя, славнаго своей силой и ловкостью, или своимъ чародъйствомъ. Мы указывали выше примъры перехода кня-

<sup>1)</sup> Американскій журналь соціологіи "The origins of leadership" by, Mumford 1906—1907 гг. р. 393,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., crp. 509.

жеской власти въ руки младшаго брата или сына послѣ счастливаго единоборства его съ старшимъ. Наслѣдственность иногда возникаетъ какъ послѣдствіе передачи изъ рукъ въ руки амулетовъ или не менѣе драгоцѣннаго сокровища — хранимыхъ втайнѣ рѣшеній предка-посредника. Сама она не предполагаетъ необходимо перехода власти отъ отца къ сыну, а замѣщеніе выбывшаго за смертью вождя старшимъ въ его родѣ, которымъ, разумѣется, надо считатъ не лицъ въ нисходящей линіи. Въ древней Ирландіи власть унаслѣдовалась поэтому старшимъ братомъ покойнаго, и этотъ порядокъ, извѣстный подъ именемъ law of tapistry, какъ показываетъ изслѣдованіе Поля Віоля 1), долгое время опредѣлялъ собою переходъ стола у многихъ народовъ древняго и новаго міра. Онъ извѣстенъ былъ, между прочимъ, и намъ въ ранній періодъ нашей исторіи. Великое княженіе доставалось не сыну, а старшему брату покойнаго правителя.

Service of the servic

plantings from the same of a common of the same of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mémoire sur la tanistry, présenté à l'Académie des sciences morales et politiques.

## глава іх.

Carlos de la communicación de la composition della composition del

О начальныхъ върованіяхъ въ связи съ психической природой первобытнаго человъка.

§ 1.

Сравнительные минологи въ одно слово указываютъ на тотъ факть, что сходство религіозныхь вфрованій, какъ и сходство учрежденій. обусловливается не однимь только заимствованіемь, но и однородностью психической природы человъка, гдъ бы онъ ни быль найденъ. Проф. Бушманъ, въ "Журналъ для народной психологіи" т. XI, стр. 124, следующимъ образомъ высказываеть эту мысль: "Легко доказать, что поразительное сходство въ первобытныхъ религіозныхъ представленіяхъ происходить не отъ унаслъдованія общей религіозной традиціи, и не отъ заимствованія, обусловленнаго историческими сношеніями первобытныхъ народовъ, но отъ единства умственной природы человъка". Поразительное сходство, часто абсолютное тождество, выступающія въ религіозномъ культв и религіозныхъ миеахъ, — пишетъ въ свою очередь филадельфійскій проф. Бринтонъ, - неръдко приводится въ доказательство общности происхожденія народовъ, ихъ придерживающихся, или отдаленнаго заимствованія, тогда какъ въ действительности они служать доказательствомъ единства человъческой природы, единства, передъ которымъ, по словамъ нѣмецкаго культуръ-историка Ганегерра, исчезаютъ всякія различія — личныя, національныя или расовыя. Такія сходства встръчаются не между одними первобытными религіями; но въ нихъ они выступають съ большею ръзкостью, и причина ихъ легче бросается въ глаза.

Между народными психологами можно считать довольно распространенной ту точку зрвнія, что наблюденіе надъ духовной жизнью дътей позволяетъ возстановить міросозерцаніе дикаря. Бальдвинъ высказался въ этомъ смыслъ и та же точка зрънія повидимому не чужда и Тарду. Я полагаю, что Бринтонъ съ большимъ правомъ говоритъ, что такое сходство только видимое, что дикарь гораздо говорить, что такое сходство только видимое, что дикарь гораздо больше отвъчаеть невъжественному и невоспитанному человъку въ нашей собственной средъ. У обоихъ та же неточность наблюденій и тъ же нелогическіе способы мышленія. И то, и другое, зависить отъ присутствія нъкоторыхъ психическихъ черть, знакомство съ которыми можетъ облегчить пониманіе многихъ нельпостей, встръчающихся въ первобытныхъ религіяхъ. То или другое признается истиной, помимо всякой индукціи или наблюденія, также помимо всякой попытки логической дедукціи; все, что кажется реальнымъ дикарю, принимается имъ за существующее. Сновидънія кажутся ему реальными, а слъдовательно они и должны быть таковыми. Капитанъ Бларкъ отмътилъ существованіе у нъкоторыхъ красноему реальными, а слѣдовательно они и должны быть таковыми. Капитанъ Кларкъ отмѣтилъ существованіе у нѣкоторыхъ краснокожихъ (Mandan Indians) при входѣ въ ихъ поселенія столбовъ въ 15—20 футовъ высоты, къ которымъ прикрѣплено было женское платье. На вопросъ о значеніи такихъ столбовъ, имъ полученъ былъ слѣдующій отвѣтъ. "Если вы внимательно присмотритесь къ солнцу, то вы замѣтите, что оно трижды останавливается ежедневно въ своемъ движеніи: при восходѣ, въ полдень и при закатѣ; причина тому та, что оно не прочь покурить въ жилищѣ трехъ безсмертныхъ женъ. И вотъ мы предлагаемъ имъ эту одежду, съ просьбой замолвить за насъ доброе слово солнцу. Наши предки научили насъ не опускать такого приношенія".

И у Австралійцевъ можно привести факты, свидѣтельствующіе о томъ, что дикарь не высказываетъ ни малѣйшаго сомнѣнія въ способности солнца остановить по выбору свой земной путь. Да нужно ли ссылаться на примѣръ дикарей для иллюстраціи этой особенности начальнаго мышленія, не зараженнаго тѣмъ скептицизмомъ къ нашимъ собственнымъ ощущеніямъ, который является послѣдствіемъ научнаго знанія? Первобытный человѣкъ видитъ движеніе, а съ понятіемъ движенія у него связано представленіе о жизни и слѣдовательно о волѣ. Іисусъ Навинъ, приказывающій солнцу остановиться, чтобы дать ему время разбить враговъ, очевидно стоитъ на той же ступени умственнаго развитія, что и современный краснокожій или Негритосъ.

Другая черта, характеризующая собою дикаря, есть его крайняя нервность и возбуждаемость; она несравненно больше нашей, хотя и утверждають неръдко обратное. У нихъ эмоціи, чувствованія, обыкновенно господствують надъ мышленіемъ. Нервныя бользни, бользни заразительнаго характера, имъ весьма обычны; потрясенія, вызываемыя воздъйствіемъ на ихъ органы чувствъ, обусловливають такія забольванія въ ихъ средь гораздо чаще, чымъ въ нашей. Бринтонъ приводить въ доказательство тотъ фактъ, что у Самовдовъ стукъ въ дверь палатки, при неожиданности, можетъ вызвать спазмы у лицъ, пребывающихъ въ ней, какъ о томъ свидътельствуетъ Кастрэнъ. Въ свою очередь, миссіонеръ Ливингстонъ говорить намъ о молодыхъ невольникахъ, умирающихъ отъ грусти, при звукъ музыки, такъ какъ имъ нельзя было присоединиться къ пляскъ и пиршеству поселянъ. Эти особенности психики не говорять еще о слабости умственныхъ способностей у дикарей. Опытъ убъдилъ американскихъ педагоговъ въ томъ, что въ молодомъ возрастъ дикарь способенъ обучиться, —говоритъ Бринтонъ, — не хуже англійскаго или нъмецкаго мальчика, хотя и обнаруживаетъ меньшую противъ нихъ способность къ иниціативъ.

Нельзя также сказать, чтобы дикарямъ свойственна была логика отличная отъ нашей. Джевонсь, въ своемъ "Вступленіи къ исторіи религіи" подробно останавливается на той мысли, что процессъ мышленія у дикарей тотъ же, что и у насъ; имъ свойственна ассоціація идей и отличіе въ ихъ способъ мышленія отъ нашего лежитъ только въ отсутствіи знанія.

Логика дикарей подобна всякой логикв и въ томъ числв научной; она отправляется отъ уввренности въ однообразномъ повтореніи однихъ и твхъ же явленій природы, отъ уввренности, что тв же феномены произведуть тв же последствія. Только отсутствіе знанія позволяеть имъ видеть причинную зависимость въ явленіяхъ, связанныхъ другъ съ другомъ по времени, но ничего не имъющихъ между собою общаго. Такъ, Кафры, отмътивъ, что король ихъ, Куза, умеръ вскорв послетого, какъ ему пришлось отломать кусокъ выброшеннаго на берегъ якоря, остановились на той мысли, что то же последствіе ждетъ всякого, кто позволить себъ и въ будущемъ подобное же поведеніе, что якорь обладаетъ следовательно силой давать жизнь и смерть.

Какъ дикарямъ, такъ и образованнымъ, одинаково свойственъ тотъ методъ мышленія, который можно назвать методомъ сопутствующихъ измѣненій. Онъ опирается на предположеніе, что если два предмета измѣняются одновременно, то между ними имѣется причинная зависимость. Такъ, потеря аппетита при болѣзни заставитъ насъ предполагать причинную связь между обоими феноменами. Придерживаясь

того же способа мышленія, дикарь по своему невѣжеству допускаеть, что когда отръзанные ногти или волосы поступають въ чужія руки, ихъ бывшій влад'ялець также попадаеть въ зависимость и что съ нимъ можно поступить такъ или иначе, причинить ему тотъ или другой вредъ. Тотъ же методъ сопутствующихъ измѣненій, благодаря невъжеству дикарей, заставляетъ ихъ ставить въ причинную зависимость фазисы луны съ измъненіями, происходящими въ природъ, — предразсудокъ, еще раздълявшійся Бэкономъ, какъ видно изъ его трактата о ростъ наукъ "De augmentis scienciarum". Принципъ индукціи, — пишетъ Джевонсъ, — тотъ же у дикаря, что и у образованнаго. Она всегда опирается на началъ сходства въ разнообразіи. Такое заключеніе, напр., что данный человъкъ смертенъ, опирается на той мысли, что такіе-то и такіе-то, которые то же были людьми, также умерли, - а если такъ, то и данному лицу предстоить умереть. Придерживаясь того же логическаго пріема, дикарь думаеть, что, если левъ надъленъ храбростью, то достаточно ему будеть съвсть его, чтобы присвоить себв его качества. По тому же соображенію, онъ не откажется съвсть собственнаго родственника до момента потери имъ отъ старости присущихъ ему качествъ, въ надеждъ, что эти качества перейдутъ такимъ образомъ къ нему самому.

Убійство стариковъ не имъетъ другого источника. Теорія причинности для дикаря и для человъка образованнаго одна и та же. Дикарь также держится мнънія, что нътъ слъдствія безъ причины, и что оно похоже на причину; только онъ видитъ сходство тамъ, гдъ мы благодаря знанію не видимъ его. Такъ, онъ думаетъ, что вызвать вътеръ можно приведши въ движеніе кусокъ матеріи. Желая произвесть дождь, онъ погружаетъ вътку въ воду и кропитъ ею почву.

Гинотеза какъ для дикаря, такъ и для образованнаго, служить однимъ изъ пріемовъ мышленія. Для объясненія фазисовъ луны и самого факта ея появленія вслѣдъ за заходомъ солнца, дикарь строитъ гинотезу о солнцѣ и лунѣ, какъ о супругахъ, которые, разъ поссорившись между собою, постоянно расходятся. Періодически луна дѣлаетъ попытку примириться съ солнцемъ и въ силу неуспѣха этой попытки она періодически уменьшается въ своемъ объемѣ. Джевонсъ дѣлаетъ изъ всего этого тотъ выводъ, что ошибочность первобытнаго мышленія лежала не въ самыхъ его пріемахъ, а въ недостаткѣ знаній,— недостаткѣ, исправить который могло только большее накопленіе опыта. Магія была, такимъ образомъ, на

первыхъ порахъ своего рода наукой. Она не отправлялась отъ признанія необходимости вмѣшательства сверхчувственныхъ силь, а отъ допущенія, что, при однообразномъ повтореніи однихъ и тѣхъ же явленій, необходимо наступають каждый разь и ихъ посл'ёдствія. Религія тёмъ и отличается отъ магіи, что предполагаетъ вмёшательство сверхчувственной силы. Новейшіе минологи подтверждають мнѣніе, высказанное Тэйлоромъ, о томъ, что нѣтъ народа, у ко-тораго можно было бы открыть полное отсутствіе вѣры въ сверх-чувственное. Противоположный взглядъ быль высказанъ Дж. Лёббокомъ и Гербертомъ Спенсеромъ на основаніи, разумъется, не собственныхъ наблюденій, а со словъ путешественниковъ и миссіонеровъ. Послъдніе не прочь были говорить объ атеизмъ жителей южной Африки и, повидимому, не замъчали противоръчія, которое существуеть между признаніемъ, съ одной стороны, отсутствія всякой віры, положимъ у туземцевъ Новой Гвинеи, и подробнымь описаніемь затымь ихъ предразсудковь, сказывающихся въ совершеніи различныхъ обрядовъ. Габріэль де Мортилье старался поддержать взглядъ о нерелигозности первобытнаго человъка тъмъ соображеніемъ, что при раскопкахъ нельзя было найти изъ древнъйшаго періода каменнаго въка ни амулетовъ, ни идоловъ и фетишей. Съ другой стороны, тъ немногіе скелеты, какіе дошли до насъ отъ этого отдаленнаго періода, не носять никакихъ слъдовъ погребальнаго ритуала (очевидно имъется въ виду отсутствие сожжения). Но эти факты доказывають только то, что религих не находила еще объективнаго выраженія себѣ въ культѣ, а не свидътельствуютъ объ отсутствіи самой религіи. Съ противоположной стороны пытались доказать, что и у животныхъ есть зачатки религіи. Извъстно, что Дарвинъ въ своемъ "Происхожденіи человъка" не прочь быль признать за собакой тъ самыя психическія черты, какія заставляють дикарей върить во вмъшательство сверхчувственныхъ силъ. Не такъ давно проф. Пинзерро изъ Палермо счелъ возможнымъ утверждать, что у антропоидныхъ обе-зьянъ имъется культъ змъй; по его мнънію, они погребають ихъ съ соблюденіемъ извъстныхъ церемоній и снабжають ихъ могилы запасомъ насъкомыхъ для потребленія въ будущей жизни. Но эти соображенія не встрътили признанія въ научныхъ кругахъ и не поколебали увъренности въ томъ, что изъ всъхъ органическихъ существъ одинъ человъкъ можетъ считаться животнымъ религіознымъ. Американскій проф. Бринтонъ, хотя и не приводитъ мнѣнія Тэй-лора, но въ сущности согласенъ съ нимъ насчетъ природы религіи,

какъ въры въ сверхчувственныя существа, въ существа духовныя. Этой въръ свойственны, по его мнънію, двъ черты: во-1-хъ, существа, на которыя она распространяется, не матеріальны, а сверхчувственны и подобны въ этомъ отношении природъ человъческаго разума, и во-2-хъ, они являются источникомъ силы и власти. Связь между людьми и этими сверхчувственными существами принадлежить къ числу необходимыхъ чертъ всякой религии. На вопросъ, видъли ли они своего великаго творца Баямэ, туземцы Австраліи отв'вчали: "мы не видели, а чувствовали его". Точно также племенной на-"чальникъ Басутовъ объявилъ европейскимъ миссіонерамъ, что до ихъ прихода они не знали Бога, но видъли его въ сновидъніяхъ. Общеніе съ божествомъ лежить въ основъ всего Шаманизма, а также той практики "Yoga" (Иога), которая весьма распространена въ Индіи и проявляется умственной возбужденностью, припадками экстаза и представленіемъ о сообщеніи лицу, ими страдающему, божественныхъ свойствъ, въ числъ ихъ той способности говорить на всъхъ языкахъ, которая снизошла на Апостоловъ съ момента вселенія въ нихъ Духа Святого; такъ называемая "одержимость" — одно изъ послъдствій такого общенія съ божествомъ. Эта одержимость, проявляющаяся въ способности совершать действія, доступныя только сверхчувственнымъ силамъ, можеть быть последствиемъ вселения въ человека одинаково добрыхъ и злыхъ духовъ. Злые духи, изгоняемые чудомъ и выходяще изъ бъснующихся, чтобы вселиться въ свиней, могуть служить прямымъ подтвержденіемъ сказаннаго. Заодно съ Ленгомъ, Бринтонъ не прочь искать объясненія такой візры въ одержимость въ практикі внушеній, своего рода гипнотизм'в, значенія котораго нимало не отвергаетъ современная психологія. Могущественными средствами внушенія можеть быть однообразное повтореніе однихъ и тъхъ же словъ, продолжительное направление взгляда на одинъ и тотъ же предметь, сосредоточение внимания на одной мысли, общение съ лицами, ранње подвергшимися внушенію, продолжительное повтореніе однихъ и тъхъ же движеній, продолжительное слушаніе однихъ и тъхъ же ритмическихъ звуковъ, недоъданіе, молчаніе, мракъ, одиночество. Въ той или другой комбинаціи всв эти причины могутъ оказать усугубленное воздействие. Способность впадать въ такое гипнотическое состояніе сильно развита у дикарей. Такъ у Зулусовъ любой взрослый, по словамъ епископа Каллова, тожетъ привесть себя самого и другихъ въ такое состояніе; оно, по ихъ мивнію, сообщаетъ способность видъть воочію мъстонахожденіе потерянныхъ

предметовъ и знать, что дѣлаютъ люди на сторонѣ. У Австралійцевъ, Камчадаловъ, жителей Огненной Земли, такое состояніе свойственно не однимъ шаманамъ или знахарямъ, но и всѣмъ взрослымъ. Высшую ступень представляютъ тѣ народы, у которыхъ эта способность—счастливая особенность одного обособившагося жреческаго класса. Сущность ен понимается какъ возможность общенія съ сверхчувственнымъ, съ Богомъ. Такое общеніе наступаетъ только при извѣстномъ умственномъ возбужденіи, въ экстазѣ, въ опьяненіи, въ бѣшенствѣ или неистовствѣ. Вотъ почему чисто патологическія состоянія ума считаются доказательствами божественнаго вдохновенія или наоборотъ одержимости злымъ духомъ. На языкѣ Перуанцевъ слово ћиаса одинаково означаетъ и одержимость божествомъ (буквально—человѣкъ божественный) и сумасшествіе. Точно также у древнихъ Грековъ "манія" выражала собою и сумасшествіе, и пророческое вдохновеніе.

Хотя дикарь видить божественное во всёхъ явленіяхъ собственной и внёшней природы, но нёкоторыя изъ нихъ особенно вызывають въ немъ религіозное возбужденіе. Къ числу ихъ надо отнесть, думаетъ Бринтонъ, смерть, сновидёнія, свётъ и тьму, необычное проявленіе силъ природы, напримёръ, въ громё и молніи,

обширность открывающагося пространства и т. д.

Познакомимся ближе съ тъмъ воздъйствіемъ, какое на народную психологію оказали нъкоторые изъ этихъ феноменовъ. Спросимъ себя, какое значеніе они имъли на происхожденіе и ростъ въ-

рованій?

Остановимъ прежде всего наше вниманіе на томъ довольно распространенномъ между дикарями убъжденіи, что смерть не можеть считаться чъмъ-то естественнымъ, а всегда вызывается искусственными причинами. Это убъжденіе присуще въ равной степени и дикимъ племенамъ Австраліи, и нъкоторымъ изъ тъхъ горцевъ Кавказа, которымъ мнѣ пришлось посвятить мои первыя работы въ области сравнительной этнографіи. Едва-ли нужно, — пишутъ Спенсеръ и Гилленъ, — настаивать на томъ, какое громадное вліяніе на вымираніе австралійскихъ племенъ имѣли часто повторяющіеся у нихъ убійства; они вызываются каждый разъ желаніемъ отомстить лицу, признаваемому виновникомъ бъдствій и смерти кого-либо изъ близкихъ. На этихъ лицъ обыкновенно указываютъ своего рода знахари, которыхъ Гилленъ обозначаетъ терминомъ medicin-men. Покидая могилу усопшаго, Австралійцы, какъ слышали сами Спенсеръ и Гилленъ, говорять, обращаясь къ покойнику: "Мы не нашли пока того, кто убиль

тебя; но мы откроемъ его, и убъемъ его". Эта формула употреби-тельна даже въ томъ случав, когда смерти не предшествовало враждебное столкновение съ къмъ бы то ни было, когда она наступила естественно, какъ послъдствие болъзни или старости. Источникъ такихъ представленій, какъ справедливо указывають наши изследователи, несомнънно лежитъ въ томъ, что туземцы не допускають возможности смерти покойника иначе, какъ въ силу убійства его постороннимъ лицомъ, мужчиной или женщиною,—убійства явнаго или тайнаго. Понятіе естественной смерти имъ недоступно 1). Функція знахаря, — продолжають тъ же повъствователи, — прежде всего лежить въ открытіи того лица, которымъ вызвана смерть. Иногла самъ умирающій сообщаеть знахарю имя виновника своей кончины, но даже въ томъ случав, когда это не имветъ мвста, знахарь указываетъ направленіе, въ которомъ надо искать виновника и ту общественную группу, къ которой онъ принадлежитъ. Могутъ пройти иногда два, три года со дня кончины, прежде чёмъ найденъ будеть такой мнимый виновникъ; но рано или поздно, имя его несомивнно будеть раскрыто<sup>2</sup>). Въ большинствъ случаевъ источникомъ смерти признается заклинаніе, произведенное врагомъ надъ костью, палкой, копьемъ и т. д., которое отъ этого, думають туземцы, пріобр'втаеть свойство отравы. Немудрено, если при такихъ представленіяхъ, люди, получившіе даже самыя слабыя пораненія, ложились въ постель и отказывались отъ пищи, вызывая тъмъ свой неизбъжный конецъ <sup>3</sup>). Болъе раннія свидътельства совершенно согласны съ только-что приведеннымъ. Еще въ 1845 году Эръ (Eyre), въ журналъ экспедиціи въ Центральную Австралію, повъствуя о нравахъ туземцевъ, сообщаетъ о слъдующемъ свойственномъ имъ пріемѣ для открытія действительнаго виновника кончины, всегда приписываемой вліянію вражьей силы. Тъло покойнаго, положенное въ подобіе гроба, несуть пять или шесть человъкъ, его близкихъ. Подъ гробомъ помъщается лицо, признаваемое способнымъ войти въ общение съ покойникомъ. Оно спрашиваетъ его: - "Кто убиль тебя?" Если въ отвъть гробъ повернется въ сторону, это приписывають вліянію мертвеца, а если гробу придется при этомь задъть кого-нибудь, то въ этомъ видятъ указание на дъйствительнаго виновника смерти. Одного этого факта бываеть достаточно, для того, чтобы вызвать кровавую схватку, немедленно или на разстояніи одного,

<sup>1)</sup> The Native tribes of Central Australia, crp. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid, стр. 533.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 537.

двухъ дней <sup>1</sup>). Мы имѣемъ категорическія утвержденія и Брау Смиса, и Вудса, вполнѣ подтверждающія свидѣтельство Спенсера и Гиллена, о недопущеніи Австралійцами мысли, что смерть — естественный удѣлъ всего живущаго. Первый упоминаетъ объ этомъ въ своемъ отчетѣ о туземцахъ Викторіи <sup>2</sup>), а вотъ что говоритъ Вудсъ (Woods) о племенахъ Южной Австраліи: смерть всегда приписывается ими вліянію колдовства и вызываетъ собою отмщеніе тому роду, къ кото-

рому относять предполагаемаго виновника 3).

Объ одномъ изъ племенъ Южной Австраліи, о Нариньери, Таплинъ говоритъ: они держатся того представленія, что духъ покойника успокоится не раньше, какъ послъ отмщенія его смерти. Они готовы поэтому убить того, чье колдовство вызвало смерть. Но предполагаемаго убійцу не всегда легко обнаружить, а подчасъ у заинтересованных в нътъ и желанія открыть дъйствительнаго виновника. Подозрвніе всегда падаеть на чужеродца, члена иной группы, чвиь покойникъ. Посланцы отправляются къ чужимъ группамъ, для разысканія обидчика. Когда ихъ выборъ остановится на какомънибудь опредъленномъ лицъ, друзья послъдняго, члены одной съ нимъ группы, проклинаютъ убитаго и всъхъ его покойныхъ родственниковъ. Этого считается достаточнымъ для начала враждебныхъ дъйствій. Объ группы сходятся какъ бы для битвы; группа, къ которой принадлежалъ покойникъ, начинаетъ громко вопить и проливать слезы. Группа же предполагаемаго обидчика ставить когонибудь для пляски въ насмъшку надъ врагами. Танецъ сопровождается громкимъ смёхомъ всей группы; онъ также считается вызовомъ. Часто дъло не доходить до открытой схватки; сошедшиеся враги только обругивають другь друга, или довольствуются бросаніемъ копій одинъ въ другого. Когда послъдствіемъ этого окажется пораненіе, старики объявляють, что убитый умиротворень заботами своихъ родственниковъ объ отмщеніи его обиды. Миръ снова устанавливается между враждующими послѣ такой симулированной, можно сказать обрядовой, схватки 4). Только что описанные порядки бросають некоторый свёть на тё тризны, которыя еще недавно совершались надъ могилою черкеса, и которыя, очевидно, въ свою очерель довольно близки къ тъмъ, о какихъ повъствуется въ

<sup>1)</sup> T. II, crp. 344.

<sup>2)</sup> T. I, crp. XXVII II XXVIII.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. XXVI.

<sup>4)</sup> Ibid., стр. 21.

нашей начальной лѣтописи. Черкесская тризна обыкновенно носила характеръ джигитовки. Родственники убитаго гнались за невъдомыми врагами и бросали въ воздухъ свои стрълы, послъ чего тънь покойнаго считалась умиротворенной. Очевидно, въ основаніи такихъ обрядовыхъ дѣйствій лежало представленіе о смерти, какъ о вызываемой чародѣйствомъ враговъ и требующей отмщенія неизвѣстному убійцѣ и его роду. Не отнесть-ли въ одну категорію съ только что описанными явленіями и слѣдующіе обычам Наговъ сѣверо-восточной Индіи 1)? Жизнь Наговъ сѣвернаго Кошара,—пишетъ лейтенантъ Стюартъ, — отравляли постоянныя междоусобія. Нѣкоторый выходъ изъ нихъ открывалъ слѣдующій обычай. Въ опредѣленное время, однажды, или два раза въ годъ, всѣ поселяне собирались въ опредѣленномъ мѣстѣ и начиналась общая свалка. При этомъ, оружіе не было въ ходу; свалка, такимъ образомъ, носила характеръ не болѣе, какъ обрядоваго сраженія 2). Не видѣть-ли въ этомъ переживаніе тѣхъ порядковъ, при которыхъ всякая смерть требовала отмщенія, какъ вызванная чужимъ чародѣйствомъ 3)?

У туземцевъ Меланезіи, по словамъ Кодрингтона, имѣется представленіе, что люди на первыхъ порахъ были безсмертны и, подобно змѣямъ и краббамъ, состарившись, мѣняли свою кожу, благодаря чему къ нимъ возвращалась ихъ молодость. Если смерть и проникла въ міръ, то по винѣ одной старой женщины, неумѣло измѣнившей свою кожу и потому не признанной ея ребенкомъ. Чтобы успокоить его, она снова облачилась въ свою старую кожу. Съ этого времени люди перестали мѣнять свою кожу и начали умирать. Въ этихъ странныхъ представленіяхъ намъ интересно одно: это вѣра, что смерть вошла въ міръ недавно. Меланезійцы такимъ образомъ раздѣляли, по всей вѣроятности, на первыхъ порахъ то общее представленіе, что нѣтъ естественной, а только одна искусственная смерть, причиняемая людьми, обладающими тою сверхчувственною властью, которую Меланезійцы обозначаютъ терминомъ "мана" и которая можетъ перейти къ человѣку, овладѣвшему предметомъ, въ которомъ заключалась такая сила; такимъ предметомъ можетъ быть даже простой камень. Такая же сила присуща и кости покойнаго, такъ какъ въ ней предполагался живущимъ его духъ. Тотъ, въ чьи руки пере-

<sup>1)</sup> См. журналь Антропологическаго Института въ Лондонъ, т. XXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., crp. 174.

O широкомъ распространеніи у Наговъ кровной мести см. ibid., стр. 173.

ходить обладаніе такой костью, поэтому также пріобрѣтаеть возможность воздѣйствія на другихъ. У Меланезійцевъ доселѣ держится представленіе, что убійство ставитъ человѣка въ подчиненное положеніе къ духу убитаго, если только его "мана" не сильнѣе той,

которой обладаль убитый 1).

Хотя Кодрингтонъ и не говорить прямо о томъ, что Меланезійцы не имъютъ представленія объ естественной смерти и всегда принисывають ее вліянію вражьей силы, явной или тайной, въ послёднемъ случав принимающей характеръ колдовства, но ивкоторые изъ приводимыхъ имъ примъровъ не терпять иного объясненія. На стр. 135 его книги мы читаемъ: въ 1886 г. одинъ племенной старъйшина, по имени Дикса, потерялъ сына; онъ поклялся, что убъетъ взамънъ его какого-нибудь человъка. Всъ знали о такой клятвъ и не считали возможнымъ избъжать ея послъдствій. Такъ какъ незадолго передъ этимъ купленъ былъ жителями одной мъстности, Саво, мальчикъ, почти слепой и хромой, то они посившили продать его Диксе. который вследъ затемъ отдалъ приказъ объ его убіеніи. Когда у Меланезійневъ кто-нибудь заболветъ, о немъ говорятъ, какъ о събдаемомъ духомъ того-то или того-то. Название духу — Тиндало (Tindalo). И бользнь принисывается такому Тиндало, который действуеть, однако, не иначе, какъ по настоянію явнаго или тайнаго врага. Руководствуясь такими соображеніями, некто Сога, изъ Манга-ту, обвиняль въ 1885 году нъкоторыхъ поселенцевъ Буготу въ томъ, что они чарами вызвали смерть его близкихъ. Послъдствіемъ было убійство имъ восьми человъкъ, тъхъ именно изъ жителей названной мъстности, которые посъщали его близкихъ 2).

Если такимъ образомъ смерть и бользни имъють не естественныя, а сверхчувственныя причины, то необходимо допустить и существованіе соотвътственныхъ сверхчувственныхъ силъ и фактъ общенія ихъ съ живущими. Уже давно Тэйлоромъ въ его извъстномъ трактатъ "О первобытной культуръ", указанъ былъ дъйствительный источникъ широко распространенной въры въ духовъ. Этимъ источникомъ онъ призналъ такія эмпирическія наблюденія, предметомъ которыхъ является отбрасываніе тъни человъческимъ тъломъ, прекращеніе дъятельности послъдняго во время сна, посъщеніе людей сновидъніями, непроизвольныя движенія, совершаемыя людьми въ состояніи каталенсіи и т. д., и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Codrington - The Melanesians, their Anthropology and folk-lore, crp. 119, 121, 246, 260, 265.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. ibid., ctp. 135, 136, 194.

На стр. 428 перваго тома своего знаменитаго сочиненія, оксфордскій профессоръ говорить: "мыслящіе люди, на самой даже низкой ступени культуры, озабочены были решеніемъ двухъ біологическихъ проблемъ, а именно: что составляетъ различіе между живымъ теломъ и трупомъ и какая причина порождаетъ сонъ и бодрствованіе, бользнь и смерть, каковы также ть человъческіе образы, какіе представляются намъ въ сновиденіяхъ и галлюцинаціяхъ. Мудрецы въ сред'в дикарей, по всей в'вроятности, сд'влали первую попытку къ ръшенію этихъ вопросовъ, допустивъ въ каждомъ человъкъ присутствіе, рядомъ съ живымъ существомъ, еще призрака, являющагося его образомь, его вторымь я. Ближайшимь шагомъ было установить соотношение между живымъ существомъ и его призракомъ. Разъ оба принадлежать одному и тому же тѣлу, то почему имъ не принадлежать также другъ другу, не быть проявленіями одной и той же души? Но разъ признано ихъ единеніе, получается хорошо извъстная концепція, смысль которой можеть быть передань допущеніемъ видимыхъ душъ, душъ тѣней. Для ди-каря душа—тонкое невещественное изображеніе человѣка, источникъ жизни и мысли въ томъ индивидъ, въ которомъ она пребываетъ; она владъетъ сознаніемъ и волей, способна покинуть тъло, перелетать съ мъста на мъсто, обнаруживать физическую мощь и являться людямъ какъ привидение на яву или во сне отдельно отъ тъла, но сохраняя сходство съ нимъ. Она способна также про-никать въ чужія тъла, тъла людей и животныхъ, и даже въ неоживленные предметы. На языкъ дикарей то же слово употребляется для обозначенія тъни и души. Такое представленіе свойственно не однимъ дикарямъ; въ доказательство Тэйлоръ ссылается на то, что въ изображенномъ Данте чистилищъ души признали его живымъ существомъ, такъ какъ тъло его бросало тънь. Иногда съ душою связано представленіе о дыханіи; воть почему Гренландцы допускають существование двухъ душъ въ человъкъ: одною изъ нихъ является его тънь, а другой—дыханіе. Представленіе о душь, какъ о дыханіи, выступаеть одинаково и въ семитическихъ и въ арійскихъ языкахъ. У евреевъ слово перресh — дыханье имъетъ одинаково значеніе жизни, души, разума. И на славянскихъ языкахъ духъ въ смыслъ дыханья означаеть также душу или духовное существо; на греческомъ психе (psyché) и пнеума (phneuma) — однокоренные термины, какъ на латинскомъ—animus и anima 1).

<sup>1)</sup> Primitive Culture, т. I, стр. 428 и слѣд.

Ничто, помимо сновиденій не могло, по словамъ нашего автора, породить въ людяхъ представленія о душахъ, какъ объ эфирныхъ изображеніяхъ тълъ 1). Дикарь и варваръ, — пишеть онъ, — не въ состоянии установить различія между субъективнымъ и объективнымъ, между представленіемъ и дъйствительностью. Они върять въ реальность человъческихъ привидъній, представляющихся имъ въ бользни, въ состоянии возбуждения или, наоборотъ, прострации 2). Души настолько кажутся дикарямъ изображеніями человъческаго тъла, что индъйцы Бразиліи не иначе рисують себъ состояніе душъ лицъ, понесшихъ раненія или изрубленныхъ на части, какъ въ томъ же видъ, въ какомъ они покинули землю. Австралійцы отръзываютъ большой палецъ у убитыхъ ими враговъ, чтобы сдълать для ихъ твней невозможнымъ бросаніе копій 3). Мнв приходить на умь, что то же объяснение можеть быть дано обычаю лезгинъ отръзывать руки убитыхъ и прибивать эти руки къ внъшнимъ стънамъ своихъ саклей. Китайцы, продолжаетъ Тэйлоръ, потому съ такимъ ужасомъ относятся къ отсечению головы, что по ихъ върованію мертвецы въ этомъ видъ явятся въ загробное царство. Отождествление душъ съ тънями и дыханиемъ имъло послъдствіемъ отношеніе къ нимъ, какъ къ матеріальнымъ существамъ. Вотъ почему одинаково во Франціи, Германіи и Англіи, существуєть обычай открывать окно въ моментъ кончины, чтобы дать возможность душ'в покойника покинуть его жилище. Души усопшихъ признаются способными терпъть побои и быть изгнанными, подобно живымъ существамъ. Туземцы Квинслэнда на ежегодномъ празднествъ симулируютъ сражение и наносятъ удары по воздуху, чтобы отогнать души лицъ, умершихъ въ теченіе года 4). Мнв приходять на умь однохарактерныя явленія изъ быта кавказскихъ горцевъ. Когда невъсту приводять въ саклю мужа, надъ ея головою деверь ударяеть кинжаломъ по воздуху съ цълью удалить духовъ, которыхъ невъста могла привлечь изъ своей сакли и которые повидимому считаются способными мстить чужеродцу за ея уводъ. И у нъмецкихъ крестьянъ, какъ показываетъ Вутке, души признаются способными всть и пить, причинять раны и получать ихъ. Что такія же представленія господствують у кавказскихъ горцевъ, въ

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 450.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., crp. 455.

³) Ibid., стр. 451.

<sup>4)</sup> Ibid., etp. 453.

частности у Осетинъ и Пшавовъ, указано мною и въ "Современномъ обычат и древнемъ законт, и въ "Законт и обычат на Кавказт".

Любопытно въ настоящее время задаться вопросомъ о томъ, въ какой мірв подобныя представленія встрівчаются уже въ обществахъ, придерживающихся началъ материнскаго родства и потому, какъ мы видъли, стоящихъ ближе къ первобытности, чъмъ общества патріархальныя. Возможность отвъта дасть намъ превосходное описаніе религіозныхъ представленій жителей Меланезіи, сдѣланное Кодрингтономъ. Такія картины, какъ данныя имъ, составляють еще ръдкость въ этнографической литературъ. Объясняется это тъмъ, что туземцы хранять втайнъ свои върованія и чарольйства и что миссіонеры, незнакомые съ мъстными наръчіями и смотрящіе на все сквозь призму христіанскихъ догматовъ, сплошь и рядомъ дають намъ невърныя представленія о религіозной жизни дикарей. Кодрингтонъ — авторъ трактата о языкахъ Меланезіи; онъ провель цълые годы среди описываемыхъ имъ племенъ, а первоначальная подготовка въ Оксфордскомъ университетъ позволила ему приступить къ ихъ изученію съ теми запросами, какіе ставить сравнительная этнографія. Воть почему изданный имъ въ 1891 году трактать о Меланезійцахъ по точности и по подробности сообщаемыхъ свёдёній допускаетъ сравненіе развё только съ объемистымъ отчетомъ о туземцахъ внутренней Австраліи, напечатаннымъ восемь лътъ спустя Спенсеромъ и Гилленомъ, да еще съ тъми, входящими въ детали описаніями, какія Файзенъ, Гауить, Гадонъ и Стевенсь дали, между прочимъ, религіозной жизни Негритосовъ Южнаго и Восточнаго побережья той же Австраліи. Въ русской этнографической литератур'в одни только Якуты изъ всехъ племенъ Сибири, да еще финско-тюркскія племена Поволжья подверглись болже или менже тщательному изследованію и въ отношеніи къ магіи и религіи. Но большинство этихъ племенъ, какъ и совокупность кавказскихъ горцевъ, стоитъ уже за рубежомъ материнства и потому не способны дать намъ представление о самыхъ раннихъ проявленияхъ въры въ сверхчувственное. Этимъ и объясняется, почему въ нашемъ очеркъ мы отведемъ первенствующее мъсто изображению религиозной жизни туземцевъ Меланезіи и Австраліи, сопоставляя ихъ отдёльпредставленія, обряды и обычаи, какъ съ теми, какіе встрвчаются у племенъ столь же отдаленныхъ, но менве обстоятельно изученныхъ, такъ и съ тъми, которые продолжали или продолжають держаться въ религіяхъ историческихъ народовъ преимущественно древняго Востока, какъ менъе испытавшихъ на себъ вліяніе постороннихъ возд'єйствій, а наоборотъ, сильно повліявшихъ сами въ области магіи на Грековъ, Римлянъ, а чрезъ ихъ посредство и на народы Новой Европы. Я уже сказаль, что жители Меланезіи допускають возможность сверхъестественныхъ воздъйствій, и что эти воздъйствія предполагають существованіе у лица, къ нимъ обращающагося, особой силы, называемой "мана" и сообщаемой имъ душами умершихъ родственниковъ. Эти души могутъ вселиться и въ людей, и въ животныхъ, и въ неодушевленные предметы, въ частности въ камни. Необычайная форма послъднихъ порождаетъ въ туземцахъ представленіе, что они имѣютъ дѣло съ предметомъ, обладающимъ такой "мана". Вотъ почему они не прочь будутъ положить такой камень подъ корни дерева, дабы оно приносило многочисленные плоды, или закопать его въ своемъ фруктовомъ саду въ той же увъренности. Камень, обладающій такой тана, можеть сообщить ее и другимъ предметамъ; то же можно сказать о кости человъка, въ которую, какъ и въ камень, вселяется духъ предка. Камень, какъ и кость, служить поэтому неръдко амулетомъ, способнымъ сообщить лицу, при которомь онъ находится, сверхъестественную силу, ему присущую 1). Тънь не всякаго покойника становится предметомъ особаго культа, какъ способная сообщить живущимъ сверхъ-естественную силу или "мана", а только тънь или духъ человъка, который при жизни считался обладавшимъ такою же "мана". Отъ покойника ждуть, чтобы онъ проявиль сверхъестественную силу, присущую ему и при жизни въ тъхъ или другихъ дъяніяхъ, благопріятныхъ его родственникамъ. Только при такихъ условіяхъ онъ становится предметомъ культа, тёмъ духомъ-покровителемъ, который на языкъ туземцевъ обозначается терминомъ "тиндало". Что этими тиндало являются души усопшихъ героевъ или людей, пользовавшихся признаніемъ ихъ сверхъестественной силы при жизни, слъдуеть изъ того, что о происхождении культа въ сравнительно недавнее время неръдко имъются опредъленныя указанія. Такъ объ одномъ храбромъ воинъ и предводителъ въ сраженіяхъ-Ганиндо, ходить на одномъ изъ меланезійскихъ острововъ на Флоридъ преданіе, что онъ раненъ быль въ одной битвѣ, отнесенъ полуживымъ на сосъдній съ его хижиной холмъ и здъсь погребенъ. Голова его при этомъ была отнята отъ туловища и положена въ освященную предварительно корзину, вокругъ которой построенъ былъ домъ.

¹) Ibid., стр. 119 и 120.

Послѣ этого туземцы стали говорить о такомъ предкѣ, какъ о тиндало и приносить ему жертвы рыбою и другою пищей. Господствующее представление то, что каждый тиндало быль прежде человѣкомъ. Съ жертвоприношениями связаны и молитвословия, но они еще носятъ характеръ магическихъ заклинаній; употребительныя при этомъ формулы обыкновенно извѣстны только тѣмъ, кто прибѣгаетъ къ такимъ заклинаніямъ; онѣ хранятся въ секретѣ отъ постороннихъ. Никакого особаго священства у Меланезійцевъ не существуетъ, но формулы заклинаній передаются по наслѣдству; человѣкъ, обладающій ими, и, слѣдовательно, способный умилостивить того или другого духа, тиндало, пріобрѣтаетъ священный характеръ и можетъ въ силу такого преимущества почитаться старѣйшиной.

Кодрингтонъ справедливо настаиваеть на томъ, что человъкъ попадаетъ въ такое положение въ силу того, что ему извъстны тъ или другія заклинанія; нельзя сказать о немъ обратнаго, т.-е. что заклинанія извъстны ему, такъ какъ онъ старъйшина. Мы видъли ранъе, какое значеніе имъетъ передача такого знанія священныхъ словъ и формулъ, не всегда религіознаго, но и юридико-символическаго характера, для развитія власти старъйшинъ и наслъдственнаго класса жрецовъ. Въ настоящее же время перейдемъ къ разсмотрънію тъхъ средствъ, какими достигается умилостивленіе "тиндало" и пріобрътается та сверхчувственная сила— "мана", которой онъ является источникомъ.

Та матеріализація душь въ загробной жизни, о которой говорить Тэйлорь, сказывается въ предложеніи покойникамъ пищи. Наипростъйшее и наиболье распространенное жертвоприношеніе, — говорить Кодрингтонь, — состоить въ поставкъ явствь и питей покойнику. На него можно смотръть, какъ на весьма распространенный обычай въ Меланезіи; онъ носить слъдующую форму: вкушая самъ отъ тъхъ или другихъ явствъ, меланезіецъ бросаетъ въ сторону часть ихъ для умершихъ; когда же ему приходится пить "каву", онъ нъсколько капель проливаетъ на землю, какъ часть, по праву принадлежащую покинувшимъ его родственникамъ. При этомъ произносится имя или лица, недавно отошедшаго въ загробный міръ, или и всъхъ другихъ покойниковъ. Очень осторожьый въ своихъ утвержденіяхъ, Кодрингтонъ говоритъ, что на такое приношеніе смотрятъ, если не какъ на пищу, необходимую для поддержанія души умершаго, то какъ на нъчто, приносящее ему выгоду и удовольствіе. Меланезійцы надъются получить сами нъкоторую помощь отъ той сверхчувственной силы, которая принадлежить душамъ усопшихъ,

почему въ обращаемыхъ къ нимъ заклинаніяхъ обозначается характеръ той услуги, какую ждуть отъ нихъ. На новыхъ Гебридахъ и на островахъ Бэнгса, жертвоприношеніе носить еще домашній характеръ, но на Соломоновыхъ островахъ оно уже совершается публично. Обычнымъ явленіемъ здѣсь надо считать принесеніе пищи на могилу или постановку ея передъ изображеніемъ покойнаго. Самая пища на западныхъ островахъ Меланезіи или съѣдается присутствующими, или сожигается ими; на восточныхъ же островахъ нѣтъ ни общей трапезы, ни истребленія пищи огнемъ 1).

Принципъ, присущій только что описаннымъ върованіямъ и обрядамъ, тотъ самый, какой мы встръчаемъ у всъхъ народовъ, придерживающихся культа предковъ, начиная Китайцами и оканчивая какъ современными Осетинами, такъ и древними Индусами, Греками и Римлянами. А изъ этого возможенъ только тотъ выводъ, что культъ предковъ отнюдь не связанъ съ патріархальнымъ устройствомъ семьи и счетомъ родства въ мужской линіи, что онъ встръчается и въ обществахъ, построенныхъ на началахъ материнства. Вліяніе посл'вдняго въ сфер'в этого культа можетъ сказаться только въ томъ, что въ числъ призываемыхъ въ помощники усопшихъ является часто взамънъ отца - дядя по матери. И дъйствительно, въ тъхъ заклинаніяхъ, которыми сопровождаются эти жертвоприношенія и въ которыхъ необходимо признать зародышъ молитвы, мы встръчаемъ неръдко обращение къ дядъ <sup>2</sup>). Изъ самаго содержанія этихъ молитвъ, или заклинаній, видно, что Меланезійцы ждуть оть покойниковь содъйствія и въ такихъ, напримъръ, обстоятельствахъ, какъ перевздъ по морю. Такъ, на Флоридв въ молитвенной формулъ встръчаются слова: "тяни мою лодку, дабы она поскоръе пристала къ берегу", или "облегчи ея въсъ, дабы я могъ скоръе причалить" <sup>3</sup>). Нъкоторыя изъ этихъ фурмулъ сами пріобретають сакраментальный характерь, такъ что съ ихъ произнесеніемъ связано представленіе о наступленіи ожидаемаго послъдствія. На этоть разъ мы присутствуемъ при зарожденіи тъхъ самыхъ представленій, благодаря которымъ у народовъ, несравненно выше стоящихъ по степени своего общественнаго развитія, за словами и формулами признается магическое действіе. Возьмемъ, напримеръ, древнихъ Ассирійцевъ. Въ трактатъ, посвященномъ Фоссе изученію

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Codrington, стр. 128 и 129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., crp. 148.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 145.

ихъ магіи, мы читаемъ слѣдующее: слово — звуковое изображеніе передаваемаго имъ предмета; оно — эквивалентъ послѣдняго. Не имѣть имени — то же, что не существовать. Сказаніе о происхожденіи міра, желая указать, что небо и земля еще не существовали, говорить, что они еще не были названы. Имя и предметь — одно и то же; знать имя извѣстнаго существа то же, что владѣть имъ, имѣть въ своемъ распоряженіи все его тѣло, или часть послѣдняго, напримѣръ, ногти и волосы. Отсюда заботливость нѣкоторыхъ дикарей не разоблачать своего имени, а древнихъ Ассирійцевъ — не раскрывать мистическаго имени своего города.

По той же причинъ, еще въ настоящее время, стараются не говорить о несчастномъ событи; упомянуть о немъ — то же, что породить ero. Всв народы обращались къ перифразамъ для передачи имени дьявола, такъ какъ назвать его — все равно, что привлечь его. Древніе Ассирійцы обращались поэтому къ такимъ выраженіямъ, какъ разрушитель или разрушительница, когда желали передать понятіе злыхъ духовъ. Если слово имъетъ то же значение, что и фактъ, имъ передаваемый, то приказъ, выраженный въ извъстныхъ терминахъ, не можетъ остаться безъ желательнаго дъйствія. Бѣсъ, которому приказано покинуть тъло, не можетъ болъе терзать его, а добрый геній, призванный занять его мъсто, не въ силахъ отказаться отъ этого. Отсюда частое повторение въ ассирійскихъ формулахъ заклинаній словъ "дурной рабизу да изойдетъ, да держится въ сторонъ, а благодътельный духъ—седу или ламассу— да пребываеть онъ въ его тълъ". Достаточно произнесть слова: "исчезни колдовство"—и оно исчезнеть, "да останется далеко оть насъ скверное слово" — и скверныя слова, ранве произнесенныя, остаются безъ вліянія. Чтобы прогнать злыхъ духовъ, достаточно сказать имъ: "уйдите, скройтесь, бъгите, да подымутся къ небу ваши злодъянія, подобно дыму, покиньте мое тъло, не возвращайтесь къ нему болъе, не утъсняйте его". Однообразное повтореніе только усиливало магическое д'ыствіе словъ 1).

Тоть самый принципъ, который лежитъ въ основъ заклинаній, переходящихъ въ молитву у Меланезійцевъ, объясняетъ намъ причину, по которой, у племенъ краснокожихъ въ Калифорніи, величайшимъ преступленіемъ считается упоминаніе имени покойнаго родственника. Такой фактъ признается смертельной обидой для его единокровныхъ. Она требуетъ кровной мести или взамънъ выкупа

<sup>1)</sup> Ibid., стр. 95 и слѣд.

не меньше того, какой полагается за убійство <sup>1</sup>). Очевидно, что объясненіе этому обычаю даеть отождествленіе слова съ предметомъ; названіе имени умершаго родственника чужеродцемъ равнозначуще тому, если бы кто тревожилъ его память, а такъ какъ чужеродецъ можетъ обращаться къ такому предку только какъ къ противнику, то отсюда тотъ естественный выводъ, что такое обращеніе заключаетъ въ себъ элементы обиды, и потому требуетъ кровоминенія.

Намъ интересно выяснить значение такого запрета называть покойника по имени, такъ какъ на одномъ фактъ его существованія Ленгъ желаеть опереть свою гипотезу о томъ, что Австралійцамъ неизвъстенъ культъ предковъ, а это необходимо ему для дальнъйшаго вывода, что признаваемыя ими сверхчувственныя существа, какъ, напримъръ, "Мура-Мура" племени Діери въ Центральной Австраліи, не души предковъ, а боги, слывущіе творцами міра. Вотъ буквально его слова: "Негритосы часто прибъгаютъ къ страннымъ пріемамъ, позволяющимъ имъ не называть именъ покойниковъ. Такая практика необходимо должна препятствовать развитію культа предковъ. Никакая тень и никакое привидение не можетъ сделаться божествомъ, если самое имя его считается запретнымъ — составляетъ предметь табу и потому въ концъ-концовъ предается забвенію" 2). Но, какъ мы только что видели, запрещение называть имена предковъ имъетъ совершенно другой источникъ. Самъ Ленгъ не отрицаетъ того, что, по воззрвніямъ Австралійцевъ, тви усопшихъ посъщають землю и видимы живущими. И дъйствительно, въ тъхъ описаніяхъ быта Австралійцевъ, какія даетъ намъ, напримівръ, Брау-Смисъ въ первомъ томъ своего трактата о туземцахъ Викторіи, прямо говорится о томъ, что туземцы полагають, что души покойниковъ нъкоторое время остаются въ той мъстности, которую последніе любили при жизни. Въ случає кончины кого-либо изъ членовъ ихъ группы, туземцы убивають человъка сосъдней группы. Дълаютъ же они это для того, чтобы успокоить и удовлетворить душу покойника 3).

Допуская такимъ образомъ общеніе живущихъ съ умершими, туземцы Австраліи могутъ обращаться къ нимъ съ мольбами о

2) Magic and Religion, crp. 70.

<sup>1)</sup> См. Powers "Племена Калифорніи", стр. 33.

<sup>3)</sup> The Aborigins of Victoria by R. Brough-Smyth, томъ I, 1878 г. стр. XXXVIII.

дарованіи имъ, положимъ, дождя, что по воззрѣнію Діери совершенно во власти только что упомянутыхъ Мура-Мура. Вотъ почему Файзенъ считаетъ возможнымъ сказать: "чѣмъ ближе я знакомлюсь съ дикими племенами Австраліи, тѣмъ болѣе я убѣждаюсь въ томъ, что у нихъ предки выросли въ боговъ. Въ свою очередь нѣмецкій этнографъ Зибертъ, говоря въ частности о Мура-Мура, объявляетъ ихъ, въ противность болѣе раннимъ изслѣдователямъ, душами отдаленныхъ предковъ, какъ мужского, такъ и женскаго пола—мнѣніе, къ которому присоединяется и Фразеръ 1).

Не то, чтобы у дикарей, даже стоящихъ на низшей ступени культуры, и говоря это я им'тю въ виду прежде всего Меланезійцевъ, нельзя было открыть въры въ духовъ, отличныхъ отъ душъ усопшихъ. Но мив кажется, въ противность Ленгу, что есть возможность указать ихъ генетическую связь съ последними. Такъ, Кодрингтонъ, настаивающій на той мысли, что въ религіи Меланезійцевъ рядомъ съ тънями усопшихъ почитаются и духи, никогда не бывшіе людьми 2), въ тоже время не скрываеть, что въ глазахъ, напримъръ, жителей мъстности, называемой Wanua-lava, Quatверховный духъ, почитаемый большинствомъ туземцевъ, былъ уроженпемъ ихъ поселенія и слыветь у нихъ предкомъ (стр. 155). Съ другой стороны, Тэйлоръ сдалаль на мой взглядь удачную попытку показать, что въ описаніяхъ этнографовъ, изъ которыхъ многіе являются христіанскими миссіонерами, признаваемые туземцами духи пріобрътаютъ неподобающее имъ значение творцовъ міра и людей, а также его и ихъ покровителей, подъ косвеннымъ воздействиемъ християнской проновъди. Въ своей статьъ, въ журналъ антропологическаго общества, отъ 1892 года, озаглавленной "Границы религіозныхъ върованій дикарей", Тэйлоръ пишеть: историческія справки дають намъ право утверждать, что верховный духъ, приписываемый дикарямъ, —продуктъ не свободнаго воображенія туземцевъ, а испытаннаго ими воздъйствія миссіонеровъ. Упоминаніе о немъ встръчается въ отчетахъ этихъ самыхъ миссіонеровъ, напримъръ, іезуитовъ Канады. Говоря это, Тэйлоръ имъетъ въ частности въ виду великаго духа-Оки или просто духа Гуроновъ, попадающагося и у другихъ племенъ, подъ наименованіемъ Маниту (manitou). Ленгъ отрицаетъ. эту гипотезу заимствованныхъ божествъ и, можетъ быть, не безъ основанія, — но тотъ фактъ, что упоминаемыя имъ верховныя бо-

<sup>&#</sup>x27;) Golden bough, T. I, crp. 71.

<sup>2)</sup> Codrington, crp. 21.

жества Австралійцевъ, создатели міра и его покровители, въ то же время не являются предметомъ никакого спеціальнаго культа, — невольно порождаетъ сомнъніе въ томъ, чтобы въ ихъ лицъ мы имъли дъло съ искони признаваемыми божествами. Весьма убъдительный примъръ происхожденія верховныхъ божествъ изъ обоготворяемыхъ потомствомъ предковъ даетъ намъ Гербертъ Спенсеръ въ своихъ "Принципахъ Соціологіи", т. І, § 148: "У Амазулу, быть которыхъ быль описанъ каноникомъ Калауэ, творцомъ людей и всего существующаго, въ томъ числъ дикихъ животныхъ и скота, признается Ункулумкулу. Слово это на ихъ языкъ означаетъ буквально: "очень старый",—выраженіе, употребляемое въ томъ же смыслъ, въ какомъ англичане говорять о пра-прадъдъ. Объ Ункулумкулу идеть ръчь, какъ о вышедшемъ изъ тростниковъ. Амазулу не совершають въ его честь никакого особаго культа и дають объясненіе этому, говоря, что Ункулумкулу умеръ давно, не оставивши сыновей, которые бы могли совершать ему приношение или славословить его. Тъ же Амазулу соблюдаютъ культъ ближайшихъ предковъ, которыхъ они обозначають тоже именемъ Ункулумкулу, мъняя только начальную букву на о. Верховное божество такимъ образомъ ни болье, ни менъе, какъ отдаленнъйшій родоначальникъ. Такимъ же родоначальникомъ былъ и перуанскій Марка-Йокъ. Каждое поселеніе имъло своего и не совершало культа въ честь сосъдняго".

## § 2

Между разнообразными религіозными обрядами, которые еще въ наши дни встрѣчаются среди населенія Кавказа, наибольшее распространеніе имѣетъ культъ предковъ. Этотъ культъ наблюдается какъ среди арійскихъ племенъ, напримѣръ, у Осетинъ, такъ и у грузинскихъ народностей: Пшавовъ, Хевсуръ и Тушинъ, при чемъ столько же среди открыто исповѣдывающихъ христіанство, сколько и среди магометанъ. Почитаніе предковъ укоренилось столь глубоко, въ нравахъ горцевъ, что не только не могло быть вытѣснено христіанствомъ, но и обусловило принятіе послѣднимъ нѣкоторыхъ формъ этого культа. Такимъ образомъ, у Пшавовъ и Хевсуръ вся христіанская религія сводится къ поклоненію ангеламъ-хранителямъ, преимущественно архангеламъ Гавріилу и Михаилу. Эти племена представляютъ себѣ ангеловъ въ видѣ духовъ-покровителей семьи и пріурочиваютъ къ каждому отдѣльному семейству особаго ангела или святаго ("шати"), который и признается покровителемъ исключи-

тельно этого семейства, раздѣляющимъ его симпатіи и антипатіи и принимающимъ иногда даже непосредственное участіе въ борьбѣ даннаго семейства съ другимъ, которому, въ свою очередь, помогаютъ ангелы, покровительствующіе исключительно этому послѣднему семейству.

У Пшавовъ довольно часто приходилось слышать: "нашъ родъ выигралъ ту или другую битву, несмотря на то, что ихъ ангелъпокровитель (ихъ "шати") сильнѣе и могущественнѣе нашего". Почитаніе ангеловъ получило у Пшавовъ такое развитіе, что не только имѣетъ преимущественное значеніе передъ другими христіанскими вѣрованіями, но даже самое ученіе и жизнь Христа остались имъ болѣе или менѣе чуждыми; это населеніе торжественно справляетъ лишь праздники въ честь Гавріила и Михаила архангеловъ и въ честь семейныхъ и мѣстныхъ духовъ-покровителей, совершенно игнорируя праздники Рождества Христова и Свѣтлаго Христова Воскресенія.

Магометанское въроучение относится съ гораздо меньшей терпимостью къ остаткамъ тъхъ древнихъ върованій, мъсто которыхъ оно заняло. Магометъ совершенно воспретилъ бывшія въ ходу среди жителей Аравіи жертвоприношенія душамъ усопшихъ. Вслъдствіе этого, въ тъхъ частяхъ Кавказа, гдѣ магометанству удалось наиболье пустить корни, какъ, напримъръ, въ Дагестанъ, поклоненіе предкамъ исчезло почти совершенно, и единственный слѣдъ, уцѣлъвшій отъ него, можно видъть развъ въ томъ уваженіи, какое оказываетъ тамошнее населеніе могиламъ "угодниковъ". Но не таково положеніе вещей въ западныхъ частяхъ Кавказа, гдѣ магометанство распространилось около сотни лътъ назадъ, вытъснивъ христіанство и гдѣ оно еще и въ наши дни исповъдуется лишь внъшнимъ образомъ. Здѣсь культъ предковъ одинаково укорененъ какъ въ средѣ магометанъ, такъ и христіанъ.

Изъ только что сказаннаго слѣдуетъ, что поклоненіе предкамъ представляетъ общую черту, присущую племенамъ Кавказа, что возникновеніе этого культа должно быть отнесено ко времени, предшествовавшему не только магометанству, но и христіанству, и что оно извѣстно было имъ еще въ третьемъ вѣкѣ по христіанскому лѣтосчисленію, когда Грузины и различные народы, которые въ то время входили въ составъ грузинскаго государства, — между ними и Осетины, — только что воспринимали христіанское ученіе.

Общественный строй у кавказскихъ горцевъ относится къ типу семейно-родовому; въ основъ его лежитъ происхождение отъ общаго предка и общность земельнаго пользования со стороны семейной общины.

Въ составъ ея входятъ нерѣдко 30-40 человѣкъ: они живутъ вмѣстѣ за одной изгородью, сообща ведутъ хозяйство, сообща завѣдуютъ своими имуществами и хранятъ въ общихъ житницахъ необходимые имъ жизненные припасы.

Врядъ-ли можно гдъ-нибудь встрътить что-либо болъе своеобразное по стилю, чъмъ тъ жилища, въ которыхъ они пребываютъ. Какъ наиболъе типичное выберу осетинское. Прочіе горцы слъдуютъ въ своихъ постройкахъ съ незначительными отклоненіями примъру этихъ

древивишихъ насельниковъ Кавказа.

Осетинское жилище состоить изъ нѣсколькихъ построекъ. Средняя часть занята помѣщеніемъ, называемымъ туземцами "кхадиары". Кхадцары представляють нѣчто въ родѣ большой залы, обращенной въ кухню. По серединѣ комнаты расположенъ очагъ, а въ крышѣ имѣется четырехугольное отверстіе для отвода дыма. Къ балкѣ, поддерживающей крышу, прикрѣплена желѣзная цѣпь, извѣстная подъ названіемъ "ракхисъ" и спускающаяся до самаго очага. Къ этой цѣпи подвѣшивается огромный котелъ, въ которомъ приготовляется ежедневно пища для всего семейства. Вправо отъ очага расположена длинная деревянная скамья, на которой дозволяется сидѣть во время обѣда исключительно мужчинамъ. Налѣво отъ очага стоитъ скамейка для женщинъ. Всѣ эти подробности имѣютъ значеніе для вѣрнаго пониманія, что ниже будетъ изложено: предметы, о которыхъ идетъ рѣчь, играютъ важную роль въ семейномъ культѣ.

Кхадцары, какъ я уже сказалъ, занимаютъ центральную часть жилища. По объ стороны ихъ расположены отдъльныя клътушки, одинаковой виветимости, каждая съ особымъ выходомъ во дворъ. Это-спальни отдёльныхъ супружескихъ паръ, принадлежащихъ къ той же семьв. Онв называются "вать". Въ богатыхъ жилищахъ имъется кромъ того особая постройка для гостей, извъстная подъ названіемъ "кунацкой"; она не соединяется непосредственно съ домомъ, служащимъ жилищемъ для семьи. Такимъ образомъ, всѣ женатые имъють свои отдъльныя спальни, холостые же спять обыкновенно всв вмъств или въ кхадцары или въ кунацкой, или, наконецъ, въ лътнее время подъ открытымъ небомъ. Надъ многими изъ туземныхъ жилищъ поднимаются въ нѣсколько этажей круглыя или четырехугольныя башни, вънчающія кхадцары или среднюю часть дома; эти башни встръчались еще не такъ давно въ довольно большомъ числъ. Русское правительство, однако, сочло необходимымъ ихъ уничтожить. Этимъ оно предполагало предупредить возможность междоусобицъ и раздоровъ, лътъ тридцать назадъ составлявшихъ

обычное явленіе среди горцевъ. Подобныя же башни еще встръчаются и у Сванетовъ, такъ что на первый взглядъ сванетское поселеніе нѣсколько напоминаетъ Волонью, городъ въ тысячу башенъ, если вѣрить лѣтописцамъ среднихъ вѣковъ, или современную Сіену и Флоренцію.

Зная теперь, какъ строились жилища у Осетинъ и какъ размъщались обитающія въ нихъ семьи, перейдемъ прямо къ предмету настоящаго сообщенія.

Повсемъстно, гдъ существуетъ поклоненіе предкамъ, оно, съ одной стороны, стоитъ въ связи съ культомъ домашняго очага, а, съ другой, съ представленіями о загробной жизни. Тъ выводы, къ которымъ пришли Фюстель де-Куланжъ и многіе другіе до и послъ него при изученіи священныхъ книгъ Востока, а также древнъйшихъ писателей и философовъ, вполнъ подтверждаются религіозными обрядами, наблюдаемыми еще въ наши дни, а также върованіями, которыхъ еще придерживаются различные племена Кавказа.

Говоря о близкой связи, существующей между культомъ усопшихъ и культомъ домашняго очага, прежде всего слъдуетъ указать на тотъ фактъ, что очагъ у горцевъ отождествляется вполнъ съ семействомъ. Наиболфе тяжкимъ оскорбленіемъ, которое можно нанести Осетину, является пожеланіе, чтобы "въ его очагь навсегда потухъ огонь". Это равносильно тому, еслибъ вы пожелали гибели всему его семейству. Но очагъ не является исключительнымъ объектомъ культа. Къ нему относятся также и тв различные предметы, которые тесно связаны съ представлениемъ объ очагъ и которые служать для приготовленія пищи, какъ-то: котель, цінь, къ которой этотъ последній подвешивается, и т. п. Ни одна семья, несмотря на крайнюю нужду, не решится продать эти предметы, которые, по понятію ся членовъ, настолько же священны, какъ могилы предковъ. По собственному толкованию туземцевъ, эти предметы имъютъ также значение вещей "extra commercium". Осетинская семья скоръе продасть, если къ тому вынудять ее обстоятельства, часть своей земли, нежели позволить себъ разстаться съ однимъ изъ вышеперечисленныхъ предметовъ. Въ ея глазахъ нѣтъ тягчайшаго преступленія, какъ похитить цінь, висящую надъ очагомъ; даже убійство не составляєть исключенія въ этомъ отношеніи, потому что отъ его послъдствій еще можно откупиться деньгами или скотомъ; похищеніе же "ракхисъ" никогда не совершается иначе, какъ съ цълью нанести оскорбление, и можетъ быть отомщено поэтому лишь кровью. Всв болве или менве важныя и торжественныя

событія въ жизни Осетина происходять вблизи очага и ціпь нады послівднимь играеть при этомъ выдающуюся роль.

Для приговореннаго къ смерти наиболъе надежнымъ убъжищемъ являются кхадцары или средняя часть осетинскаго жилища. Какъ скоро ему удалось туда войти, онъ тотчасъ же хватается правой рукой за цъпь надъ очагомъ. Этимъ самымъ обвиненный выражаетъ желаніе отдать себя отнынъ подъ защиту семейнаго очага. И кольскоро это произошло, вся семья уже считаетъ его освобожденнымъ отъ наказанія, если бы даже онъ былъ убійцей одного изъ членовъ этого самаго семейства. Среди осетинскихъ легендъ, изданныхъ Московскимъ Этнографическимъ Обществомъ, встръчается не мало разсказовъ о томъ, какъ мать убитаго оберегаетъ жизнь убійцы только потому, что этотъ послъдній въ ея же кхадцары искалъ и нашелъ убъжище и дотронулся рукой до цъпи надъ очагомъ.

Самой священной клятвой у Осетина, Пшава, эльборусскаго Татарина или Ингуша, живущаго въ окрестностяхъ Владикавказа, считается клятва, произнесенная предъ очагомъ. Присягающій, держа въ рукахъ надъочажную цѣпь, произноситъ слѣдующія слова: "клянусь цюпью у очага" или иногда— "клянусь чистьйшимъ золотомъ надъочажной цъпи", а также — "клянусь Сафа" — осетинскимъ божествомъ, имъющимъ постояннымъ своимъ аттрибутомъ цѣпь надъ очагомъ. По силѣ своей такая клятва у Осетина или горца-Грузина равнозначуща клятвъ могилами родственниковъ, или той, которая состоитъ въ обозначеніи по имени наиболѣе почитаемаго изъ предковъ, съ прибавкой: "пусть этотъ предокъ, если приносимая теперь клятва лжива, будетъ на томъ свѣтъ, гдѣ покоятся души умершихъ, слугою у предка враждебнаго намъ рода".

Культъ очага и надъочажной цвии играетъ большую роль во время торжественнаго празднованія осетинской свадьбы. Новобрачная обязана, какъ только она войдетъ въ домъ своего супруга, вмѣстѣ съ нимъ пройти вокругъ очага. Дружка новобрачной, слѣдуя за нею, прикасается въ это время своимъ кинжаломъ къ цвии надъ очагомъ. Это служитъ выраженіемъ того, что новый членъ семьи испрашиваетъ для себя расположеніе домашняго очага; замѣститель невъсты ввъряетъ ее защитъ цвии надъ очагомъ.

Наконецъ, около очага сосредоточивается и культъ усопшихъ. У очага происходять всё поминки. Онё совершаются круглый годъ со дня погребенія, не считая тёхъ дней, которые ежегодно посвящаются памяти умершихъ членовъ семьи.

Слъдуетъ различать между поминками такія, которыя происходятъ въ присутствіи однихъ членовъ семьи, отъ прочихъ, совершаемыхъ въ присутствіи всъхъ, считающихъ себя почему-либо обязанными почтить память покойника, число каковыхъ достигаетъ иногда нъсколькихъ сотъ человъкъ.

Похороны и поминальный объдъ, справляемый черезъ годъ послъ погребенія, принадлежать именно къ этимъ послъднимъ обрядамъ. На нихъ обыкновенно приглашается все окрестное населеніе. По этому случаю иногда закалываются цълыя стада барановъ, убивается масса быковъ и коровъ для одного лишь поминальнаго объда, затрачиваются часто сотни и тысячи рублей и разоряется иногда все семейство.

Что же касается поминальныхъ празднествъ, справляемыхъ только семьей умершаго, то они стоятъ несравненно меньше и повторяются чаще. Каждую пятницу вдова покойнаго приготовляетъ для него особое кушанье. Часть пищи приносится въ жертву усопшимъ и бросается въ огонь, пылающій на домашнемъ очагъ.

Во время великаго поста каждое осетинское семейство справляетъ поминки по покойникамъ. Въ платье умершаго въ продолжение года родственники обыкновенно одъваютъ особое чучело, которое и сажаютъ на почетное мъсто вправо отъ очага. Затъмъ всей семъъ подается каша и вино. Частъ, приходящаяся на долю покойника, ставится передъ чучеломъ на небольшой круглый столъ на трехъ ножкахъ, извъстный подъ названіемъ "Фингъ". Я упоминаю объ этой мелочи потому, что подобные столы неоднократно бывали находимы при раскопкахъ древнихъ могилъ въ Осетіи.

Семь разъ въ году справляють еще поминки какъ всёхъ родныхъ, скончавшихся въ продолжение года, такъ и тёхъ, которые отошли въ въчность значительно раньше. Въ поминальныхъ трапезахъ принимаютъ участие обязательно всё родственники. На нихъ тратъ и пьютъ больше обыкновеннаго, въ надеждъ, что воспользуются изобилиемъ пищи и питія усопшіе родственники.

Чтобы составить себъ правильное понятіе о томъ, откуда произошли всъ подобные обычаи, слъдуетъ обратиться къ народному представленію о будущей жизни; это представленіе въ главнъйшихъ чертахъ одинаково у всъхъ народовъ Кавказа. Они придерживаются того мнънія, что по ту стороны могилы есть жизнь, которая не что иное, какъ продолженіе земной жизни. Поэтому души умершихъ имъютъ такую же потребность въ пищъ, теплъ и свътъ, какъ и живые люди. Это обязываетъ оставшихся въ живыхъ родственниковъ заботиться о томъ, чтобы умершіе не нуждались ни въ предметахъ питанія, ни въ спиртныхъ напиткахъ, ни въ топливѣ и средствахъ освѣщенія. Въ этомъ-то и заключается объясненіе обычая, въ силу котораго вдова обязана еженедѣльно, по пятницамъ, приготовлять вечеромъ особую пищу для умершаго, поддерживать огонь на очагѣ и въ продолженіе всей ночи держать свѣчу зажженной, въ ожиданіи, что ея покойный мужъ придетъ раздѣлить съ нею ложе. Въ связи съ этимъ убѣжденіемъ находится также обязанность отъ времени до времени приносить на могилы покойниковъ особые пироги и оставлять тамъ бутылки съ аракомъ или водкой.

Если это не будетъ исполнено, покойникъ останется безъ пищи и будетъ страдать отъ холода и темноты. Такъ какъ жертвы умершимъ приносятся ихъ оставшимися въ живыхъ родственниками въ прямой нисходящей линіи, то тѣ умершіе, которые не имѣли такихъ наслѣдниковъ, тѣмъ самымъ обречены на вѣчный постъ Вслѣдствіе этого не менѣе жалка и несчастна участь холостыхъ, которые, не оставивъ послѣ себя дѣтей, лишаются не только временно, но даже

навъки, такихъ преимуществъ.

Кавказскіе народы върують также въ грядущую жизнь, совершенно сходную съ настоящей; эта въра ясно выступаетъ въ ихъ похоронныхъ обрядахъ. Указанная сторона народныхъ върованій особенно наглядно сказывается въ обычать, до сихъ поръ существующемъ у Пшавовъ. Родственники, оплакивающе кончину усопшаго, говорять о немъ такъ, какъ будто онъ по собственной волъ отошель въ мірь духовъ. Для того, чтобы его бытіе въ этой новой жизни было счастливымъ, необходимо, чтобы онъ продолжалъ владъть всъмъ тъмъ, что дарило ему счастье на землъ. Однако, женъ нътъ надобности обрекать себя на добровольную смерть, жертвовать собой для счастья умершаго супруга. Достаточно, если она острижеть свои волосы и сложить ихъ къ ногамъ покойнаго мужа. Также не встрѣчается необходимости лишать семейство коня, принадлежавшаго покойному. Довольствуются обыкновенно тёмъ, что лошадь умершаго ведуть во главъ похоронной процессии и громко произносять освященную обычаемъ формулу, выражающую желаніе оставшихся въ живыхъ родственниковъ, чтобы лошадь послужила счастливому прибытию ея господина къ мъсту въчнаго успокоенія.

Произведенныя въ Осетіи и Пшавіи раскопки указывають на существованіе стол'єтіе назадъ похоронныхъ церемоній, совершенно подобныхъ тімъ, которыя наблюдаются еще въ наши дни. Откуда произошли эти обряды, какъ не изъ убіжденія, что жизнь по ту

сторону могилы лишь продолженіе земной жизни? Въ осетинскихъ могилахъ были найдены оружіе и украшенія и даже кости животныхъ, принесенныхъ въ жертву умершему и вмѣстѣ съ нимъ погребенныхъ въ могилу.

Насколько оставшіеся въ живыхъ усердно заботятся о своихъ предкахъ, настолько эти послѣдніе являются покровителями и духами-хранителями своихъ сородичей. Они, по народному воззрѣнію, принимаютъ участіе во всѣхъ печаляхъ и радостяхъ послѣднихъ и оказываютъ имъ поддержку въ борьбѣ съ соперничающими и враждебными имъ родами или племенами. Осетинскія легенды, напримѣръ, часто упоминаютъ о той роли, которая выпала душамъ умершихъ въ дарованіи хорошаго урожая, и о той, которую они играли въ битвахъ, отъ поры до времени происходившихъ между осетинами и ихъ сосѣдями-притѣснителями, кабардинцами.

Предокъ-покровитель можетъ быть и злѣйшимъ врагомъ своего собственнаго рода и причиной неудачъ, которыя преслѣдуютъ этотъ послѣдній, какъ-то: болѣзней, несчастныхъ предпріятій, падежей рогатаго скота и барановъ и т. п. Для этого виолнѣ достаточно какого-либо нарушенія культа обоготворяемаго предка, какой нибудь неисправности въ жертвоприношеніяхъ и возліяніяхъ въ честь его. Страхъ навлечь на себя такимъ упущеніемъ мщеніе предковъ, которымъ не приносятся въ жертву обычные пироги, настолько великъ у Пшавовъ и Хевсуръ, что нерѣдко можно услышать у нихъ слѣдующую молитву къ предкамъ: "О, дорогіе усопшіе, простите намъ упущенія наши, совершенныя невольно, по забывчивости нашей, не причиняйте намъ никакого зла, если мы по недосмотру обошли кого-нибудь изъ васъ жертвой, ему положенной!"

Такимъ еще въ наши дни представляется въ главныхъ чертахъ культъ предковъ у кавказскихъ горцевъ.

Остается лишь выяснить его начало. Народъ, религіозныя обычаи котораго я теперь описываль, принадлежить къ очень древнимъ. Геродотъ, Страбонъ и другіе историки и географы сообщали о немъ свъдънія задолго до Рождества Христова. Нынъшніе Сванеты не кто иные, какъ описанные Страбономъ Сваны, Пшавы — Пховелы по названію того же писателя, Осетины древніе "Асъ", а по русскимъ лътописямъ "Осъ". Не безъ основанія, слъдовательно, можно предположить, что источникъ культа предковъ, наблюдаемаго до сихъ поръ еще у различныхъ кавказскихъ племенъ, восходитъ къ глубокой старинъ. Для предположенія, что начало культа предковъ слъдуетъ отнести къ болъе или менъе отдаленному

времени, мы находимъ основаніе въ недавно произведенныхъ филологическихъ изслѣдованіяхъ въ отношеніи къ происхожденію осетинскаго языка. Извѣстный знатокъ санскрита, профессоръ Всеволодъ
Миллеръ, продолжившій изслѣдованія Шёгрена (Shögren), пришелъ къ заключенію, что Осетины представляются вѣтвью того племени, къ которому принадлежали и Персы временъ Кира и другія
народности древняго Ирана, что ихъ языкъ арійскаго происхожденія
и замѣтно приближается къ языку Зендъ-Авесты. Этотъ выводъ
тѣмъ болѣе интересенъ, что тому же писателю, изучавшему греческія надписи, собранныя въ Ольвіи и другихъ греческихъ колоніяхъ на побережьи Чернаго моря, удалось доказать, что иранскія
племена, а въ особенности Осетины, были разсѣяны по всей южной
Россіи, и что они оставили множество слѣдовъ въ надписяхъ, которыя безъ помощи осетинскаго, а равно и другихъ иранскихъ нарѣчій не могли бы быть поняты. Изъ именъ, встрѣчаемыхъ въ
этихъ надписяхъ, особенно часты имена осетинскаго происхожденія.
Эти имена большею частью сопровождаются хвалебными эпитетами
въ родѣ: великій, высокій, свѣтлый и т. п. Прозвища, которыя и
нынѣ даютъ себѣ Осетины, еще болѣе подтверждаютъ выводъ, къ
которому пришелъ Миллеръ. Это прозвище Иранъ, которымъ также
назывался народъ Зендъ-Авесты.

Ко всему этому слъдуетъ прибавить, что, согласно народнымъ преданіямъ и арабскимъ льтописцамъ, распространенію силой оружія и мирнымъ путемъ среди кавказскихъ народовъ Ислама, предшествоваль періодъ языческій и язычество тогда выражалось въ формахъ подобныхъ тьмъ, которыя и нынъ встръчаются у Эзидовъ въ окрестностяхъ Арарата. Религія же Эзидовъ, какъ весьма убъдительно доказалъ одинъ изъ моихъ учениковъ, г. Егіазаровъ, впослъдствіи профессоръ въ Казани и Кіевъ, носитъ множество слъдовъ культа Ормузда, т.-е., другими словами, культа, который проводится въ Зендъ-Авестъ.

Все это, вмѣстѣ взятое, указываетъ намъ на то, что въ Зендъ-Авестѣ и слѣдуетъ искать источникъ того почитанія предковъ и очага, который еще въ наши дни встрѣчается у кавказскихъ племенъ, въ особенности же среди Осетинъ. До какой степени этого культа придерживалась Авеста, хорошо всѣмъ извѣстно. Поэтому не представляется надобности указывать на то, что "фраваши" Зендъ-Авесты представляютъ подобіе "душамъ" осетинъ, что тѣ жертвоприношенія, которыя жители Ирана приносили своимъ предкамъ, въ ихъ священной книгѣ носятъ характеръ религіозныхъ

обрядовъ, наблюдаемыхъ у Осетинъ, и что отношенія между мертвыми и живыми по воззрѣніямъ Авесты вполнѣ тождественны съ тѣми, которыя, какъ мы только что указали, господствуютъ у Осетинъ.

Но если можно считать Авесту источникомъ религіозныхъ обрядовъ, обычныхъ Осетинамъ, то невольно возникаетъ вопросъ: можно ли распространить это объяснение и на Пшавовъ и Хевсуръ?

Народы эти, говорящіе на грузинскомъ нарѣчіи, занимаютъ совершенно иное, чѣмъ Осетины, положеніе. Распространенный среди нихъ обычай украшать свои одѣянія множествомъ крестовъ и носить кольчуги и мечи, покрытые латинскими надписями, производитъ впечатлѣніе скорѣе европейской, нежели азіатской культуры. Немудрено, если многіе ученые, въ томъ числѣ и г. Шантръ (Chantre) изъ Ліона, находятъ возможнымъ считать Хевсуръ потомками древнихъ крестоносцевъ, застрявшихъ при походѣ черезъ Грузію въ горахъ Кавказа.

Но если сравнить религіозные обряды и обычаи этого, еще столь мало извъстнаго племени, съ таковыми же въ Авестъ, то легко прійти къ заключенію, что дъйствительнымъ источникомъ его цивилизаціи была именно пранская культура. Отм'ятимъ еще и то обстоятельство, что между распространенными среди этого народа преданіями сохранилась память о культь, болье древнемъ, нежели христіанскій, а именно о культ'в Ормузда, изв'єстнаго у нихъ подъ названіемъ "Армазъ". Борьба со злыми духами, сохранившими въ этихъ преданіяхъ то же названіе, что и въ Авесть, а именно "деви", стоила огромныхъ силъ первымъ христіанскимъ миссіонерамъ, отважившимся проникнуть въ эту страну. Вслъдствіе этого мъстные священники еще и въ наше время носять название "дастиръ", выражение, употребляемое Авестой для обозначения низшихъ степеней священнической ісрархіи. Понятія, существующія у Хевсуръ о значеніи тілесной чистоты и о томъ, какъ легко теряется она отъ прикосновенія къ трупу или къ женщинъ во время беременности и мъсячныхъ очищеній, совершенно тождественны съ таковыми же въ Авестъ.

Передача у Хевсуръ однимъ членамъ низшаго класса всёхъ заботь о преданіи тёла покойника землё и стараніе избёгнуть всякаго соприкосновенія съ его трупомъ указывають на порядки, согласныя съ предписаніями Авесты. Обычай хоронить умершихъ на возвышенностяхъ, въ чемъ нельзя не видёть слёдовъ существовав-

шаго нѣкогда порядка выставлять ихъ въ добычу хищнымъ птицамъ, совершенно тождественъ съ указываемымъ въ Авестѣ и съ
тѣмъ, который наблюдали въ семнадцатомъ вѣкѣ многіе путешественники, между ними Шинонъ и Шарденъ у Парсовъ Индіи, этихъ
послѣдователей религіи Ормузда. Во время моего путешествія я посѣтилъ не мало подобныхъ мѣстъ погребенія, и имѣлъ случай собственными глазами убѣдиться въ ихъ сходствѣ съ описанными Шарденомъ "дакхме" Парсовъ. Выстроенныя изъ камня, четырехугольныя усыпальницы, въ которыхъ кладутъ трупы покойниковъ, снабжены особыми отверстіями для выхода воздуха, предоставляющими
возможность проникнуть къ трупу хищнымъ птицамъ. По обѣ стороны длиннаго и узкаго прохода возвышаются два или три ряда
скамей, на которыхъ кладутъ труны. Когда отойдутъ къ праотцамъ нѣсколько поколѣній, кости собираются и, съ цѣлью освободить мѣсто новымъ покойникамъ, бросаются въ общую яму. Таковъ
обычай Хевсуръ. Но подобный же, по описаніямъ путешественниковъ
семнадцатаго вѣка, существовалъ и у Парсовъ.
Что касается, наконецъ, до представленій Пшавовъ и Хевсуръ

Что касается, наконецъ, до представленій Пшавовъ и Хевсуръ о рав и адв, то они вполнв согласны съ таковыми же Авесты. Небольшой мостикъ, не шире волоска, извъстный подъ названіемъ "чинватъ" — выраженіе, также употребляемое Авестой, отдѣляетъ, по воззрѣніямъ этихъ народовъ, рай отъ ада. Только болве достойные въ состояніи пройти по этому мосту и достигнуть, такимъ образомъ, блаженной обители. Кто совершилъ во время своей земной жизни тяжкіе грѣхи, обреченъ на пребываніе въ аду.

Всѣ эти аналогіи утверждаютъ меня въ мысли, что культура

Всв эти аналогіи утверждають меня въ мысли, что культура Пшавовь и Хевсуръ носить еще и въ наши дни несомнѣнныя слѣды той, которая такъ явственно выступаеть въ Авеств. Отсюда слѣдуетъ, что мы имѣемъ полное основаніе выводить изъ нея, и въ особенности изъ ея вѣрованія въ "фравашей", тотъ культъ предковъ, который мы встрѣчаемъ и нынѣ у Пшавовъ и Хевсуръ, а равно и у Осетинъ.

Изъ всего вышесказаннаго, какъ мив кажется, возможно прійти къ заключенію, что изученіе кавказскихъ народностей въ этнографическомъ отношеніи должно существенно восполнить сокровищницу нашихъ знаній, такъ какъ оно открываетъ передъ нами новый міръ поклонниковъ Ормузда. Это обстоятельство имветъ твмъ большее значеніе, что благодаря веполнотв Авесты мы знаемъ одну лишь сторону этой столь интересной и такъ сильно заслуживающей вниманія иранской культуры. Изученіе современнаго быта Кавказа и

сохранившихся въ немъ слѣдовъ его прежней гражданственности, начало которой должно быть отнесено къ глубокой старинѣ, можетъ восполнить то далеко несовершенное представленіе, какое мы имѣемъ о культурѣ древнихъ Персовъ и другихъ народностей иранскаго происхожденія.

# \$ 3. the Manufacture of the American

Въ наше время странно звучитъ утвержденіе, что каждая семья составляетъ самостоятельный религіозный союзъ съ особыми богами и своеобразнымъ культомъ. Однако, многія черты изъ обыденной жизни нашихъ низшихъ классовъ доказываютъ существованіе наивнаго вѣрованія въ души предковъ и въ ихъ постоянное общеніе съ живыми членами семьи. Въ Тиролѣ, старой Баваріи, верхнемъ Пфальцѣ и нѣмецкой Богеміи, говоритъ Бухгольцъ, крестьянскія католическія семьи круглый годъ принимаютъ всѣ необходимыя мѣры для благополучія своихъ умершихъ родственниковъ. Съ этою цѣлью каждый день собираютъ остатки отъ обѣда и въ субботу бросаютъ ихъ въ огонь. Они предназначаются для питанія покойниковъ. Замѣшивая тѣсто для домашняго употребленія, хозяйка обыкновенно бросаетъ немного муки за спину и сжигаетъ кусокъ испеченнаго хлѣба. Приготовляя пирожки, она не преминетъ бросить одинъ изъ нихъ въ огонь. Наканунѣ дня Всѣхъ Святыхъ, огни зажигаются на всю ночь: не запираютъ оконъ и дверей, чтобы дать возможность душамъ покойниковъ,—этимъ ангелочкамъ, какъ ихъ иногда называютъ,—явиться на семейное пиршество.

Чтобы уяснить себв происхождение этихъ странныхъ явлений, нужно сблизить ихъ съ несравненно болъе красноръчивыми обыкновениями русскихъ крестьянъ и славянъ вообще. Русский "домовой", соотвътствующий шведскому "tomten", заботливо оберегаетъ домъ и всъхъ его обитателей, не исключая и животныхъ. Онъ является благожелательнымъ духомъ, если его холятъ. Въ противномъ случатонъ становится злымъ и мстительнымъ. Между нимъ и семейнымъ очагомъ существуетъ очень тъсная связь. Вотъ почему переносъ очага въ новое жилище сопровождается совершениемъ нъкоторыхъ обрядовъ. Отмътимъ также, что лишь собственный домовой считается другомъ, всъ же остальные—завистливыми и опасными врагами.

Только ознакомившись предварительно съ домашнимъ культомъ современныхъ отсталыхъ народностей, начинаешь понимать, какъ

обряды и обыкновенія нашего деревенскаго люда, такъ и предписанія объ обязанностяхъ живыхъ къ умершимъ, какія заключаются въ такихъ сборникахъ древнихъ религіозныхъ гимновъ, какъ Ригъ-Веда, въ народномъ эпосѣ грековъ и въ произведеніяхъ прозаиковъ, поэтовъ и юристовъ античнаго міра.

Трудно указать хотя бы одинъ фактъ, относящійся къ покло-ненію предкамъ у Грековъ и Римлянъ, который не былъ бы уже приведенъ и истолкованъ Фюстель де-Куланжемъ въ его классиче-скомъ сочиненіи "Древняя община" (La cité antique). "Культъ покойниковъ—пишетъ этотъ знаменитый ученый—не имъетъ ничего общаго съ христіанскимъ почитаніемъ святыхъ. Культъ этотъ могъ относиться лишь къ кровнымъ родственникамъ почитателей. Таково одно изъ его главныхъ правилъ. На погребальной трапезъ, которая возобновлялась въ урочные дни, могла присутствовать одна лишь семья усопщаго и доступъ къ ней былъ строго запрещенъ для всякаго чужеродца. Глумясь надъ народными повъріями, Лукіанъ указываеть на то, что культь мертвыхъ относился исключительно къ предкамъ. Покойникъ, —говоритъ онъ, —послѣ котораго не осталось ни одного сына, не получаетъ жертвоприношеній и обрекается такимъ образомъ на вѣчныя муки отъ голода. А изъ этого слъдуеть, что въ Греціи и Римъ сынь быль обязань дълать возліянія и приносить жертвы манамъ (т.-е. душамъ) своего отца. дъда, прадъда и другихъ кровныхъ родственниковъ по прямой восходящей линіи. Преступить этотъ долгъ-значило бы совершить нечестивъйшій поступокъ, такъ какъ перерывъ въ отправленіи культа неизбъжно влекъ за собою прекращение прежняго блаженства усопшихъ. Такого рода небрежность была настоящимъ отцеубійствомъ, усугубленнымъ столько разъ, сколько предковъ насчитывалось въ семьъ. Если, напротивъ того, жертвоприношенія совершались по установленному обряду, если явства приносились на могилу въ опредъленное для того время, предокъ становился богомъ-покровителемъ. Враждебно относясь ко всёмъ чужакамъ, гоня ихъ отъ своей могилы, насылая на нихъ болъзни, если они все-таки къ ней подходили, предокъ былъ расположенъ къ своимъ потомкамъ и охотно приходиль къ нимъ на помощь. Между живыми и усопшими членами каждой семьи постоянно происходиль обмѣнъ услугъ. Рядъ жертвоприношеній доставляль предку всё доступныя для него наслажденія. За то потомокъ встрічаль въ немъ поддержку и при его посредствів пріобріталь нужную ему силу. Ни живой не могь обойтись безъ мертваго, ни мертвый безъ живого. Тъсная связь устанавливалась между всёми поколёніями одной и той же семьи и дёлала изъ нея что-то вёчное и нераздёльное".

Ко всему, только-что сказанному, нужно прибавить, что кромъ отца семьи въ почитании усопшихъ участвовали всъ родственники, жившее съ нимъ подъ одной кровлей.

У Римлянъ не было особаго термина для отличія ихъ отъ другихъ родственниковъ, жившихъ отдъльно; у Грековъ же они были извъстны подъ названіемъ anchisteis. То же раздъленіе родственниковъ на двъ группы существовало и въ Индіи. Почитаніе усопшихъ предковъ, извъстное въ Римъ подъ названіемъ культа "боговъ-мановъ" или "пенатовъ", а въ Греціи— "геніевъ", не было чуждо и древней Индіи. Почитатели Агни, а впоследствіи и Брамы, поклонялись вмъстъ съ тъмъ и "питрисъ", т.-е. семейнымъ духамъ-покровителямъ. Какъ Ригъ-Веда, такъ и Ману, совътуютъ приносить имъ въ жертву рисовые пироги и хмельной напитокъ, приготовляемый изъ сока растенія "сома". Жертвоприношенія перваго рода были обязательны для однихъ лишь членовъ семейной общины (sapinda); жертвы же второго рода должны были приноситься всёми, даже наиболее отдаленными родственниками покойнаго (samanadose). Священнодъйствовать долженъ быль ближайшій родственникъ по мужской линіи. Предки, по словамъ свода Ману, постоянно выражають такое желаніе: "пусть въчно родятся сыновья у нашего мужского потомства, чтобы было кому приносить намъ рисовой кашицы, сваренной на молокъ, меду и очищеннаго коровьяго масла!"

Спрашивается, составляеть ли этотъ столь распространенный среди арійскихъ народовъ семейный культъ мертвыхъ—ихъ исключительное достояніе? Нѣтъ ли слѣдовъ его существованія у семитовъ и туранцевъ? Ленорманъ, впервые затронувшій этотъ вопросъ, разрѣшилъ его въ утвердительномъ смыслѣ въ своемъ трудѣ по исторіи Іемена до Магомета. "Арабы,—говоритъ онъ,—молились своимъ усопшимъ предкамъ съ тѣмъ же благоговѣніемъ, какъ и небеснымъ божествамъ".

Гольдцигеръ въ монографіи, посвященной культу мертвыхъ у Арабовъ, окончательно установилъ слъдующіе факты. Корейшиты, будучи язычниками, обыкновенно клялись своими предками. Магометъ запретилъ обращеніе къ такой клятвъ. У нъкоторыхъ арабскихъ племенъ могилы предковъ пользовались особымъ уваженіемъ. "Не приноси жертвъ ни писиь, ни апсаь, таковъ завъть пророка". "Nucub" же и "апсав"—названія могильныхъ камней,

составлявшихъ предметъ особаго почитанія Арабовъ-язычниковъ. Эти могилы считались священными убъжищами. На нихъ совершались жертвоприношенія. Въ старыя времена у Арабовъ былъ обычай, проходя мимо могилы человъка, извъстнаго своимъ великодушіемъ и щедростью, закалывать въ честь его одно изъ вьючныхъ животныхъ и угощать имъ своихъ спутниковъ. На могилъ усопшаго послъ его погребенія совершаемы были жертвоприношенія. Такъ, напримъръ, на похоронахъ Магомета-Али, намъстника Египта, было заръзано 80 быковъ. По древнему обычаю слъдовало бы въ подобномъ случаъ заколоть верблюда.

Несмотря на противодъйствіе со стороны магометанства, этой

Несмотря на противодъйствіе со стороны магометанства, этой вполнъ монотеистической религіи, переживанія древняго язычества сохранились и до нашего времени. Такъ, напримъръ, такіе ревностные послъдователи Ислама, какъ горцы Дагестана, — которые еще недавно съ Шамилемъ во главъ упорно боролись противъ распространенія русскаго владычества, — питаютъ суевърное благоговъніе къ усыпальницамъ праведниковъ, извъстныхъ подъ именемъ "шейховъ". Во время моихъ поъздокъ по Кавказу мнт не разъ приходилось останавливаться, чтобы дать моимъ путеводителямъмусульманамъ время помолиться передъ такой могилой, замътной издалека по воткнутому на ней колу и разноцвътнымъ украшеніямъ. Судя по разсказу англійскаго путешественника Пальгрева, точно такого же обыкновенія придерживаются и Бедуины.

Древнее върованіе Евреевъ въ духовъ ("элогимовъ") охарактеризовано слъдующимъ образомъ Ренаномъ въ его трудѣ по исторіи Израиля: "Въ глазахъ кочевника-семита,—говоритъ онъ,—весь міръ окруженъ, проникнутъ и управляемъ "элогимами",—цѣлыми миріадами дѣятельныхъ существъ, которые имѣютъ очень много общаго съ духами дикарей". Между ними есть, конечно, и такіе, которые представляютъ изъ себя души обоготворенныхъ предковъ. Во Второзаконіи (глава XXVI, ст. 13—14) мы находимъ слѣдующее мѣсто: "тогда скажи предъ Господомъ Богомъ твоимъ: я отобраль отъ дома (моего) святыню и отдаль ее левиту, пришельцу, сиротъ и вдовъ, по всѣмъ повелѣніямъ Твоимъ... я не ѣлъ отъ нея въ печали моей, и не отдѣлялъ ея въ нечистотъ, и не давалъ изъ нея для мертвато". Послѣднія слова необъяснимы, если отвергать существованіе древняго обычая, слѣдовать которому было запрещено поклонникамъ Іеговы. Обычай этотъ былъ, повидимому, очень живучъ, такъ какъ изъ Первой книги Царствъ (ХІХ, 13) мы узнаемъ, что у Давида и его жены Мелхолы, дочери Саула, были

статуи, которыя назывались "терафимъ" и играли роль домашнихъ божествъ.

Что касается до туранскихъ цивилизацій, то мы можемъ указать на Китай, древнъйшая религія котораго всецъло состояла въ поклоненіи предкамъ, —обстоятельство, благодаря которому у насъ должно исчезнуть всякое сомнъние относительно существования и значенія этого культа у желтой расы. По доктринъ Ши-Кингъ, одного изъ древнъйшихъ китайскихъ сборниковъ и до сихъ поръ не утратившаго значенія въ этомъ отношеніи, — следуеть, пока живы родители, обходиться съ ними, какъ съ земными богами, оказывать имъ знаки глубочайшаго почтенія, заботиться о нихъ, когда они достигнутъ преклоннаго возраста, и оплакивать ихъ послѣ смерти. Тъсная связь между членами семьи, говорить историкъ китайской религіи Юлій Ганпель, должна поддерживаться и послъ смерти любого изъ нихъ. Предки должны быть пріобщаемы ко всёмъ важнымъ событіямъ семейной жизни, въ особенности ко всему связанному съ измъненіемъ принадлежащихъ семьъ правъ собственности и владънія. Взаимныя отношенія между живыми и усопшими выражаются главнымъ образомъ въ вечеряхъ, которыя ежегодно устраиваются для покойниковъ. Этого рода празднества состоять изъ двухъ частей: изъ настоящей могильной транезы въ первый день и объда во второй. За транезу садятся тв только родичи, которые были выбраны замъстителями почитаемыхъ покойниковъ. Храня глубокое молчаніе, они вкушають предназначенныя для последнихь яства, приготовленныя изъ проса, и пьютъ благовонные хмельные напитки. Въ то время, какъ имъ оказываются всякаго рода почести, сами духи незримо входять въ пирующихъ и принимаютъ участіе въ трапезъ. Послъ пира тотъ, котораго зовутъ "слугой мертвыхъ", т.-е. лино. назначенное посредникомъ между живыми и усопшими, провозглашаетъ, что последние приняли выражения признательности и почтенія и попрежнему будуть благоволить къ своимъ потомкамъ, если они не забудутъ своего долга-любить и почитать своихъ покойниковъ.

Центромъ общераспространеннаго и исконнаго культа предковъ былъ домашній очагъ. Такое значеніе онъ пріобрѣлъ подъ вліяніємъ слѣдующихъ обстоятельствъ. Около него хоронили родственниковъ (это обыкновеніе до сихъ поръ еще держится въ Китаѣ). У многихъ народовъ, въ томъ числѣ Этрусковъ, очагъ окружали изображеніями предковъ. Древній человѣкъ матеріалистически смотрѣлъ на будущую жизнь. Находя въ жертвоприношеніяхъ един-

ственный способъ общенія съ усопшими, онъ вид'влъ въ поглощеніи огнемъ предложенныхъ имъ яствъ доказательство того, что онъ приняты мертвецами. Вотъ почему очагъ у народовъ арійскаго происхожденія наиболье священное мъсто въ домъ.

Въ древнемъ Иранъ очагъ назывался "домохозяиномъ" (птало раіті); слово, обозначавшее его у индусовъ, имъло точно такой же смыслъ. Въ Греціи и Римъ, какъ и въ Германіи, очагъ былъ тъмъ мъстомъ, около котораго обыкновенно происходили всъ семейныя собранія. Со всъхъ сторонъ его окружали изображенія предковъ. Постоянно горълъ огонь, этотъ символъ въчности семейнаго союза. Очагъ, — по словамъ Авесты, — основа семьи и всего ея благосостоянія: онъ пріумножаеть ея имущество, сохраняеть здоровье ея членовъ и посылаетъ ей сильныхъ дътей, если только въ него постоянно подкладывать дрова, нарубленныя съ соблюденіемъ предписанныхъ религіей обрядовъ. То же самое върованіе встръчается и въ Ведической Индіи, гдѣ въ обращеніяхъ къ огню его называли Агни. "О, Агни, — читаемъ мы въ одномъ изъ гимновъ, — ты — жизнь, ты — покровитель человъка. Внемли ради нашихъ хваленій мольбъ отца семейства, дай мнѣ славу и богатство и избавь отъ недородовъ. Пусть долго, долго проживу я на бъломъ свътъ и подобно дневному свътилу тихо проведу дни своего заката!"

По истеченіи изв'єстнаго срока огонь долженъ быль быть потушенъ и снова разведенъ при помощи пол'єна, которое, по предписанію Авесты, воспламеняли въ очагѣ общины. Въ Греціи на островѣ Лемносѣ за священнымъ огнемъ отправлялись еще дальше: каждый годъ его привозили на кораблѣ съ острова Делоса. Съ его прибытіемъ тушили всѣ огни и снова разводили ихъ священными угольями. Слѣды такого же обычая встрѣчаются въ Средніе вѣка въ Марбургѣ и нижней Саксоніи, гдѣ разъ въ годъ заново разводили огонь, добывая его старымъ способомъ, именно треніемъ одного куска дерева о другой. Всѣ эти обряды совершались съ однимъ и тѣмъ же намѣреніемъ: очистить семейный огонь отъ оскверненія, которое могло произойти отъ прикосновенія къ нему какихъ нибудь нечистыхъ предметовъ или лицъ.

Если, какъ мы только что видъли, древнъйшія върованія имъють тотъ именно источникъ, какой указанъ быль Тэйлоромъ, впервые построившимъ теорію такъ называемаго анимизма, то, съ другой стороны, культъ предковъ не устранялъ возможности существованія бокъ-о-бокъ съ нимъ, но какъ чего-то отъ него производнаго, культа растеній, звърей и даже неодушевленныхъ предметовъ, каковы камни.

## ГЛАВА Х.

Фетишизмъ и тотемизмъ, культъ животныхъ и растеній, культъ космическихъ силь природы.

#### § 1.

Съ тъхъ поръ, какъ де-Бросъ указалъ на широкое распространеніе у дикихъ народовъ того убъжденія, что всъ предметы внъшней природы одухотворены и такъ или иначе вліяють на судьбы человъческія,—стали считать признаннымъ, что допущеніе такого одухотворенія, такъ называемый фетишизмъ, долженъ разсматриваться, какъ древнъйшая форма религіи. Огюстъ Контъ въ своемъ курсъ "Положительной философіи" усвоилъ себъ эту точку зрънія. Принимаемый имъ теологическій періодъ въ развитіи человъческой мысли распадается, какъ извъстно, на три подъ-періода; изъ нихъ первымъ является фетишизмъ. Заслугой Герберта Спенсера надо считать попытку обосновать тотъ взглядъ, что фетишизмъ является уже нъкоторымъ прогрессомъ въ исторіи религіи и что у народовъ, наиболье отсталыхъ, еще нельзя найти ему сколько-нибудь нагляднаго выраженія. Авторъ "Принциповъ соціологіи" признаетъ, что онъ не сразу пришелъ къ такой точкъ зрънія.

"Одно время, — пишеть онь, — я самь полагаль, что фетишизмь — древнъйшая система върованій, но я дълаль это съ нъкоторой смутной неудовлетворенностью, источникъ которой лежаль въ невозможности объяснить происхожденіе такого страннаго факта. Эта неудовлетворенность уступила мъсто ръшительному сомнънію, какъ только я ближе познакомился съ ходомъ мысли у дикарей. Отъ сомнънія я перешелъ къ отрицанію, едва мнъ удалось свести въ общую картину факты изъ быта наиболье отсталыхъ расъ. Обсудивъ эти факты, я съ ясностью увидъль, что положеніе, дедуктив-

нымъ путемъ признаваемое мною ложнымъ, можетъ быть опровергнуто и путемъ индукціи". На какихъ же, спрашивается, основаніяхъ Спенсеръ счелъ возможнымъ отвергнуть ходячее представление о томъ, что фетишизмъ — древнъйшая система върованій? Его основанія двоякаго рода: дедуктивные и индуктивные. Дедукція является дальнъйшимъ выводомъ изъ того общаго положенія, что прогрессъ интеллекта сказывается въ способности отличать живое отъ неживого. Высшіе организмы, — говорить Спенсерь (ч І, глава ІХ), — допускають различіе между тъмъ и другимъ. Нътъ поэтому основанія предполагать, что человъкъ, превосходящій всёхъ въ изобретательности разума, смъшиваетъ живущее съ неживущимъ. Нельзя поэтому выводить фетипизма изъ этой предполагаемой неспособности, такъ какъ такой неспособности въ дъйствительности не имъется. Индукція же доказываетъ, что у самыхъ отсталыхъ племенъ, каковы, напримъръ, Андаманцы, жители Огненной Земли, Тасманійцы и Бушмены не существуетъ еще никакихъ слъдовъ фетишизма. И то же можетъ быть сказано о Ведда Цейлона и будто бы объ Австралійцахъ, положеніе, невърность котораго будеть указана мною впослъдствіи. Между тыть у всыхъ этихъ племенъ встрычается уже въ зачаточномъ виды культъ предковъ Съ другой стороны, у народовъ, стоящихъ на сравнительно высшей ступени развитія, а такими Спенсеръ признаеть не только Фиджійцевь, но съ большимъ основаніемъ Перуанцевъ и современныхъ Индусовъ, понимая подъ ними только простонародье, — фетипизмъ въ полномъ расцвътъ. "Мы находимъ его, пишетъ авторъ "Принциповъ соціологіи" (§ 162), —въ странахъ, которымъ извъстны укръпленные города, хорошо организованныя правительства, тюрьмы, полиція, законы о роскоши, довольно широкое раздъление труда, періодически повторяющіеся рынки, лавки и вообще все, что свидътельствуеть о ростъ цивилизаціи. Мы находимъ его не только у негровъ Дагомея, у Ашанти и туземцевъ Конго, но и въ полномъ цвъту въ американскихъ цивилизаціяхъ краснокожихъ. Никто не упоминаетъ о фетишизмъ племени Чиригуанасъ въ древнемъ Перу, но онъ, напротивъ того, вполнъ былъ развитъ у болъе культурныхъ народностей того же Перу. Какъ до, такъ и послъ завоеванія Инковъ, эти племена поклонялись травамъ, растеніямъ, цвътамъ, всякаго рода деревьямъ, высокимъ холмамъ, утесамъ, расщелинамъ въ нихъ, пещерамъ, камнямъ, большимъ и малымъ, и притомъ разныхъ цвътовъ. Наконецъ, если мы желаемъ наблюдать фетишизмъ въ апогев его развитія, намъ придется обратиться къ народу, цивилизація котораго, болье старинная чемъ наша, сказалась въ постройкъ городовъ и создании сложныхъ формъ промышленности, въ весьма передовой структуръ языка, въ общирныхъ поэмахъ и тонкихъ философскихъ системахъ". Говоря это, Спенсеръ имветь въ частности въ виду Индусовъ; въ доказательство онъ приводитъ два отрывка, заимствуя ихъ какъ у стариннаго миоолога Дюбуа, такъ и у новъйшаго изслъдователя мъстныхъ культовъ Индіи — Лайэля. Первый говорить: женщина поклоняется въ Индіи той корзинь, въ которую она прячеть тв или другіе предметы. Она приносить ей жертвы точно такъ же, какъ и въ честь той ручной мельницы, при посредствъ которой она обращаетъ рисъ въ порошокъ, и другихъ предметовъ домашней утвари. Плотникъ поклоняется своему топору и прочимъ инструментамъ; онъ совершаетъ въ ихъ честь жертвоприношенія. Браминъ такимъ же образомъ окружаеть своимь почитаніемь тоть стилеть, который служить ему для писанія, какъ воинъ-оружіе и т. д. Подтверждая косвенно такое показаніе, Лайэль пишеть: земледёлець молится своему плугу, рыболовъ — съти, писатель — перу, банкиръ — счетной книгъ. Сопоставляя эти факты между собою, Спенсеръ высказывается противъ ранняго появленія фетишизма въ обществахъ, у которыхъ сложился культъ предковъ. "Только съ того момента, — пишетъ онъ, — когда прогрессъ мысли породилъ теорію духовъ, могло возникнуть представление о томъ, что одушевленный агентъ можетъ вселиться въ неодушевленный предметь. Такое допущение дикарь дълаеть, впрочемъ, не по отношению къ первому встръчному предмету: необходимо еще, чтобы последній заключаль въ себе что-либо чрезвычайное; только такая чрезвычайность побуждаеть его думать, что данный предметь служить вмъстилищемъ духа. Съ прогрессомъ культуры дикарь расширяеть ту же интерпретацію на предметы повседневнаго обихода". Новъйшіе минологи, въ числь ихъ Фразеръ, не вполнъ становятся на эту точку зрънія. Дикарю, — пишетъ авторъ "Золотой вътви", — міръ является одухотвореннымъ. Деревья и ра-стенія не представляють въ этомъ отношеніи никакого исключенія. Дикарь думаеть. что они обладають душою, подобной его собственной, и относится къ нимъ соотвътственнымъ образомъ. Такъ, съверо-американскіе краснокожіе изъ племени Гидатзе предполагають, что всякій предметь природы имфеть своего духа или, точнюе, свою тънь. Не всъ такіе предметы окружены почетомъ, а только извъстные: по верхнему теченію Миссури, напримъръ, такъ называемый cotenwood tree, т.-е. тополь, слывущій у насъ, если не ошибаюсь, подъ именемъ канадскаго; съмя его представляеть внъшнее подобіе хлопка. Туземцы приписывають источникъ своихъ бѣдствій тому, что эти деревья были вырублены. Ваника восточной Африки съ такимъ же почтеніемъ относятся къ кокосовой пальмѣ. Фиджійцы не позволяють себъ съъсть кокосоваго оръха, не обратившись къ дереву со словами: "могу ли я съъсть тебя, мой начальникъ?" (т. I, стр. 169). Фразеръ приводить факты, доказывающіе, что въ честь деревьевъ совершаются жертвоприношенія, не исключая и человъческихъ. Такъ, въ горахъ Кангра въ Пенджабъ, ежегодно приносили въ жертву одному старому кедру молодую дѣвушку, и сосѣднія семьи поочередно поставляли жертву для этой цѣли. Дерево было срублено не болѣе двадцати лѣтъ назадъ 1). Фразеръ, повидимому, не раздѣляетъ и той точки зрънія Спенсера, по которой культъ предметовъ природы, въ томъ числъ деревьевъ, вызванъ представлениемъ, что въ нихъ всегда живеть духъ предковъ. Онъ говорить, что такое воззрѣніе встрвчается только иногда; въ доказательство онъ приводить факть, опровергающій мивніе Спенсера объ Австралійцахъ, какъ не имѣю-щихъ никакого представленія о фетишизмѣ. У одного южно-австралійскаго племени, у Діери, —пишеть онъ, —извъстныя деревья почитаются священными потому, что въ глазахъ туземцевъ они не болѣе, какъ ихъ трансформированные предки. Фактъ этотъ любопытенъ не только тѣмъ, что доказываетъ существованіе фетишизма у Австралійцевъ, но и темъ, что подтверждаеть догадку Спенсера о тесной связи, въ какой культъ животныхъ и растеній стоить съ культомъ тъней и предковъ. Такое же върование мы встръчаемъ и у Филип-пинцевъ, какъ о томъ свидътельствуетъ Влументриттъ <sup>2</sup>). Въ одномъ изъ округовъ, въ Лепанто, каждое селенье имъетъ свое священное дерево, о которомъ говорится, что въ немъ живутъ духи покойныхъ предковъ. Жертвы приносятся этому дереву, и всякій вредъ, причиненный ему, считается способнымь вызвать бъдствія для мъстнаго населенія. Еслибы кто срубиль дерево, думають Филиппинцы, его ожидала бы несомнівная гибель. Даяки Борнео дівлають то предположение, что души предковъ вселяются и въ деревья, и въ животныхъ, и въ рыбъ; сообразно этому туземцы воздерживаются отъ употребленія въ пищу различныхъ породъ какъ растительнаго, такъ и животнаго царства (Фразеръ, стр. 178). Рядомъ съ такимъ пред-

Этотъ фактъ приводится и Бэтсономъ въ его очеркъ этнографіи Пенджаба.

<sup>2)</sup> Der Ahnenkultus der Malaïen des Philippinischen Archipels, въ изданіяхъ Вѣнскаго Географическаго Общества за 1852 г.

ставленіемъ о дерев'в, какъ являющемся самимъ предкомъ, - говоритъ Фразеръ, — существуетъ и другое, въроятно позднъйшее, что дерево только жилище предка и что предокъ можетъ покинуть его, какъ человъкъ покидаетъ домъ, подвергшійся разрушенію или сносу. Племя Ніасъ думаетъ, что когда дерево умираетъ, духъ, въ немъ пребывавшій, вышедши на свободу, становится злымъ геніемъ и виновникомъ смерти всъхъ живущихъ вблизи его. Замъчу мимоходомъ, что мнв не вполнв ясно, почему эти факты не должны быть отнесены къ одной категоріи съ фактами изъ жизни Филиппинцевъ, Австралійцевъ и Даяковъ. Въдь каждый обиженный предокъ, согласно общераспространеннымъ анимическимъ представленіямъ, отміцаетъ свою обиду на потомствъ, становясь изъ добраго злымъ его геніемъ. Тотъ же страхъ прогнъвить предка побуждаетъ и Австралійцевъ не рубить и не жечь извъстныхъ деревьевъ. Интересныя данныя о культъ деревьевь въ Африкъ приводитъ Пауличке въ своей этнографіи Съверной Африки (Берлинъ, 1896 г.). Въ числъ ихъ отмъчу слъдующую подробность. Племя Гала не рубить сплошь всего лъса, желая оставить предкамъ возможность найти пріють на уцфлевшихъ деревьяхъ (стр. 184). Фразеръ полагаетъ, что съ того момента, когда дерево перестало отождествляться съ духомъ предка и съ нимъ стали связывать представленіе, какъ о его жилищъ, положено было начало переходу анимизма въ политеизмъ. Разъ духъ, живущій въ деревъ, можетъ его покинуть, онъ освобождается отъ постоянной связи съ деревомъ и въ состояніи принять обликъ человъка въ силу общей тенденціи, присущей раннему періоду мысли и состоящей въ томъ, что она облекаетъ въ конкретную, человъческую форму всъ абстрактныя, духовныя существа <sup>1</sup>). Фразеръ думаетъ, что культъ деревьевъ появился позднъе культа звърей и ранъе культа производительныхъ злаковъ, хлъбныхъ и техническихъ растеній, что быту звёролововъ и настуховъ болёе соотвётствуетъ культъ звёрей, а быту земледъльцевъ — культъ производительныхъ растеній. Культъ деревьевъ занимаетъ такимъ образомъ среднее мъсто <sup>2</sup>).

Приведши взгляды Спенсера и Фразера на источникъ и условія развитія фетишизма, и констатировавъ ихъ несогласіе, по крайней мъръ, въ частностяхъ, я долженъ сдълать собственныя оговорки, направленныя въ равной мѣрѣ противъ обоихъ писателей. Я полагаю прежде всего, что новѣйшія изслѣдованія надъ бы-

¹) Фразеръ, т. I, стр. 188. ²) Фразеръ, т. II, стр. 171,

томъ столь отсталыхъ племенъ, какъ Меланезійцы и Австралійцы,—
племенъ, еще не порвавшихъ съ каннибализмомъ, не даютъ права
сомнѣваться въ томъ, что фетишизмъ, по крайней мѣрѣ, въ зачаточномъ видѣ, встрѣчается на весьма низкихъ ступеняхъ развитія.
Отмѣтьте тотъ фактъ, что Австралійцы, у которыхъ еще нѣтъ культа
предковъ, а только представленіе о томъ, что тѣни ихъ нѣкоторое время
послѣ смерти продолжаетъ посѣщать землю,—въ то же время допускаютъ, что тѣни усопшихъ вселяются и въ скалы, и въ деревья,
и даже въ каменныя и деревянныя пластинки, называемыя ими "чуринга", что достаточно для женщины прити въ соприкосновеніе
съ такими скалами, деревьями и пластинками, чтобы сдѣлаться беременной и рожденіемъ ребенка дать возможность вторичнаго пришествія на землю усопшей души.

Всв эти данныя сообщаются Спенсеромъ и Гилленомъ, въ ихъ не разъ цитированномъ мною сочиненіи. Съ другой стороны, Кодрингтонъ, говоря о Меланезійцахъ, какъ нельзя лучше указываетъ, какую роль, рядомъ съ культомъ предковъ и въ связи съ нимъ, играетъ у нихъ почитаніе камней, извёстныхъ животныхъ, въ томъ числъ аллигаторовъ и змъй, а также птицъ и ящерицъ (см. стр. 178—180). Изъ того же отчета можно вывести заключеніе, что всъ эти предметы почитаются скоръе, какъ жилище, или мъстопребываніе духа, чъмъ какъ его воплощеніе. Духъ съ этихъ предметовъ можетъ перейти и на другіе: такъ, у Австралійцевъ—съ чуринги въ женщину, а у Меланезійцевъ—съ камня, обладающаго мана или магической силой, во владъльца этого камня.

Профессоръ Вринтонъ въ своемъ сочиненіи "О религіи первобытныхъ народовъ" приводить слѣдующій интересный отрывокъ изъ извѣстной "Антропологіи первобытныхъ народовъ" Вайца: "Однажды, — пишетъ Вайцъ, — когда на югѣ Африки негръ въ присутствіи европейскаго путешественника вздумалъ сдѣлать приношеніе пищи одному дереву, европеецъ замѣтилъ ему, что дерево не можетъ ѣсть. "О, — отвѣтилъ негръ, — дерево не фетишъ; фетишъ — духъ; его нельзя видѣть — живетъ въ деревѣ". Я не могу сдѣлать изъ этого факта того вывода, къ какому приходитъ Бринтонъ, говоря, что Контъ въ своей схемѣ трехъ стадій религіознаго развитія — фетишизмъ, политеизмъ и монотеизмъ — построилъ карточный домъ (стр. 133). Я только думаю, что есть основаніе видѣть въ фетишизмѣ тѣсную связь съ культомъ предковъ и его прямое послѣдствіе. Вѣрнѣе то замѣчаніе, что трудно провесть различіе между фетишизмомъ и идолопоклонствомъ, такъ какъ нельзя допустить, что язычники поклоняются идоламъ, а не видятъ въ нихъ простого изображенія своихъ божествъ. Профессоръ Ріаль въ своей "Сравнительной минологіи" старается провести тотъ взглядъ, что фетишизмъ смъшиваеть воедино незримаго агента съ самымъ предметомъ обожанія. Идолопоклонство же, присущее развитому политеизму, смотрить на этого внъшняго агента, какъ на имъющаго отличное существование отъ того предмета, который служить его выражениемъ. Бринтонъ критикуетъ этотъ взглядъ, говоря, что и фетишистъ признаетъ существование вив обожаемаго имъ камия, дерева или животнаго внъшняго агента — духа, а, съ другой стороны, что идолы въ такой же мъръ священны, въ такой же мъръ почитаются частями божества, въ какой фетипи у Меланезійцевъ. Я полагаю, что все различіе сводится къ тому, признается ли чудодъйственная сила въ самомъ предметъ обоготворенія или нътъ. Французскій простолюдинъ, приносящій "Мадоннъ" тотъ или другой подарокъ за исцеление или покровительство въ несчастномъ случав, такъ-наз. ex-voto, является такимъ же фетишистомъ, какимъ надо считать Меланезійца или краснокожаго, ищущаго спасенія въ чудодівственной силь, исходящей отъ камня или дерева. Точно также однимъ фетицизмомъ можно объяснить ту въру, что, ударивъ кликушу о царскія врата, можно избавить ее оть ся одержимости или бъснованія. Не знаю, повторяются ли еще подобныя сцены въ наши дни, но въ дътствъ мнъ пришлось быть свидътелемъ ихъ въ Бългородскомъ соборъ. Разстояніе, отдъляющее какогонибудь Кирфевскаго отъ Негра-фетишиста, повидимому, очень велико, а между тъмъ въ тъхъ разсужденіяхъ, какими первый старается объяснить чудодъйственную силу некоторых в иконъ, трудно не отмътить психическій процессь, близкій къ тому, послёдствіемъ котораго является въра въ фетишей. Не говорить ли онъ въ самомъ дълъ, что икона, бывшая предметомъ поклоненія въ теченіе цълыхъ въковъ, восприняла въ себя потъ и кровь народную, что и породило ея чудодъйственную силу? Бринтонъ правъ, поэтому, когда пишетъ, что прикладывающійся къ кости угодника, въ надеждъ получить отъ нея исцъленіе, является такимъ же фетишистомъ, какимъ можно считать любого Негра или Меланезійца. Что мы имфемъ въ данномъ случаф дело не съ протестантскимъ предубъжденіемъ противъ католиковъ, доказательствомъ этому служитъ приводимый Бринтопомъ же примъръ другого фетишиста, протестанта, кладущаго въ свой чемоданъ Виблію счастья ради.

Эти факты также позволяють думать, что порядокъ развитія

фетишизма изъ анимизма быль не совсёмъ тотъ, какой предполагаетъ Фразеръ; первоначальное представленіе, связанное съ фетишами, не отвёчаетъ понятію отождествленія ихъ съ духами; оно мирится съ мыслью о простомъ пребываніи въ нихъ послёднихъ.

### § 2.

Согласно Герберту Спенсеру, первобытный человъкъ тремя различными путями пришель къ убъжденію въ томъ, что души предковъ вселяются въ тъло извъстныхъ животныхъ. Дикари допускаютъ, какъ мы видъли, ранъе всего, что душа предка посъщаетъ его земное жилише нъкоторое время спустя послъ смерти. Такъ какъ извъстныя животныя, прежде всего опредъленныя породы змъй, имъють обыкновение посъщать часто тъ же жилища, и такъ какъ то же можно сказать о некоторых в насекомых и птицах , то отсюда является представление, что именно въ этихъ животныхъ и вселилась душа усопшаго предка. Другимъ источникомъ образованія того же культа Гербертъ Спенсеръ считаетъ върованіе, что душа остается долгое время посл'в смерти волизи трупа, т.-е. въ той пещеръ, которая служила мъстомъ погребенія. Такъ какъ тъ же пещеры посъщаются летучими мышами и совами, существами столь же крылатами въ воззрвніяхъ дикарей, какъ и птицы, то и возникла мысль связать съ ними представленія о посвіщающихъ землю душахъ предковъ. Наконецъ, третій источникъ культа животныхъ лежить, по Спенсеру, въ невърной интерпретаціи прозвищь, данныхъ отдёльнымъ лицамъ, основателямъ тёхъ или другихъ племенъ и ихъ подраздъленій. Ихъ обозначали то именемъ той или другой змъи, то именемъ того или другого хищника изъ міра птицъ и млекопитающихъ, то именемъ той или другой рыбы, а потомство, невърно понимая прозвище, источникъ котораго лежалъ въ свойствахъ самаго лица и въ ихъ отождествлении съ свойствами животнаго, считало даннаго героя тъмъ звъремъ, имя котораго онъ носилъ. Глава XXII перваго тома "Принциповъ соціологіи" заключаеть въ себъ многочисленныя иллюстраціи этой мысли, резюмированной затымь въ заключительномъ параграфъ. Довольно близко къ только что приведенному толкованію и то, какое Спенсеръ даеть генезису культа растеній.

Говоря объ этомъ послъднемъ, Спенсеръ указываетъ различные источники его происхожденія. Во-первыхъ тотъ, что сокъ извъстныхъ растеній, подвергнутый предварительно броженію, при его

употребленіи, какъ питье, производить въ человѣкѣ то возбужденіе, тотъ подъемъ нервной энергіи, который въ представленіяхъ дикаря вполнъ отвъчаетъ понятію экзальтаціи, вызываемой общеніемъ съ духами. Этимъ путемъ Спенсеръ дълаетъ, какъ мнѣ кажется, удачную попытку объяснить употребление индусами "сома"—растенія, сокъ котораго игралъ въ повседневномъ обиходѣ ту роль, какая выпала у насъ на долю всякаго рода спиртнымъ напиткамъ. Спенсеръ приноминаетъ по этому поводу отдъльные тексты Ведъ, въ которыхъ "сома" признается источникомъ гимновъ и поэтическаго вдохновенія, виновникомъ зарожденія пылкихъ мыслей, причиною, по которой люди становятся безсмертными, входять въ царство свъта и пріобрътають познанія боговъ— все черты, присущія экстатическому состоянію. И у древнихъ Персовъ встръчался такой же культь, подъ тъмъ же приблизительно названіемъ—культа "гаома", вмъсто сома; онъ основанъ былъ на употребленіи сока "гаома", вмъсто сома; онъ основанъ оылъ на употреолени сока того же растенія. Давно указано на сходство этого культа съ тъмъ, предметомъ котораго былъ сокъ виноградной лозы и открыватель ея—Діонисій или Вакхъ—первый у Грековъ, второй у Римлянъ. Въ трагедіи Эвринида можно встрътить слъдующее выраженіе: рожденный божествомъ, онъ служитъ людямъ питьемъ въ жене: рожденный обжествомъ, онъ служить людямъ питьемъ въ честь боговъ. Это божество въ то же время — пророкъ. Вакхическое возбужденіе и бредъ—сообщають силу пророчества. Въдь полагали, что когда божество овладъваетъ нашимъ тъломъ, вызывая въ немъ возбужденіе, бредящіе начинаютъ предсказывать будущее. У Ассиріянъ, насколько можно судить по изображеніямъ, встръчающимся на ихъ памятникахъ, священнымъ деревомъ являлась

У Ассиріянъ, насколько можно судить по изображеніямъ, встръчающимся на ихъ памятникахъ, священнымъ деревомъ являлась пальма; сокъ ея и теперь, въ нъкоторыхъ мъстностяхъ, подвергшись ферментаціи, служитъ опьяняющимъ напиткомъ. Не одни хмълящія растительныя вещества, но также и тѣ, которыя сообщаютъ людямъ большую силу, или только возбужденіе, становятся предметами особаго культа. Такъ, напримъръ, кока у Перуанцевъ, и у нихъ же табакъ, извъстный подъ именемъ священный травы. Какъ "сома" считался напиткомъ преимущественно жреческаго класса, такъ кока, служившій для жертвоприношеній солнцу, признавался предметомъ потребленія исключительно Инки и его семьи.

нихъ же таоакъ, извъстный подъ именемъ священный травы. Какъ "сома" считался напиткомъ преимущественно жреческаго класса, такъ кока, служившій для жертвоприношеній солнцу, признавался предметомъ потребленія исключительно Инки и его семьи.

Но, рядомъ со сближеніемъ экстатическаго состоянія, или приподнятой нервной дъятельности, съ тъмъ, какое, какъ думаютъ дикари, долженъ произвесть фактъ овладънія нашимъ тъломъ проникшимъ въ него духомъ, Гербертъ Спенсеръ указываетъ и на другіе источники культа растеній. Однимъ изъ нихъ является благодарная

память о растительной природъ той мъстности, которая послужила колыбелью или начальной родиной для исповъдующаго этотъ культъ племени. Отсюда частое упоминание путешественниками о культъ, какимъ дикари окружаютъ, одни — тростникъ, другіе — деревья, являющіяся такимъ образомъ представителями того первобытнаго лъса, изъ котораго вышли первые колонисты. Укажемъ хотя бы на негровъ Конго; они, по словамъ Бастіана, окружаютъ своимъ почетомъ рощу, изъ которой вышла ихъ царствующая династія. Сход-Африкъ, считаютъ одно старое дерево отцомъ всего своего племени. Бассуты же объявляють первоначальной своей родиной болотистую мъстность, богатую тростникомъ, которая и служитъ для нихъ предметомъ культа. Бъдность языка дикарей, не позволяющая имъ примънять разные термины къ двумъ отличнымъ однако другъ отъ друга понятіямъ— "дълать и порождать", по мнънію Спенсера, причина того, что они отождествляють факть своего выхода изъ тростниковъ и деревьевъ съ порождениемъ ихъ этими тростниками и деревьями. Наконецъ, третьимъ источникомъ культа растеній, Гербертъ Спенсеръ считаетъ обычай именовать отдёльныхъ лицъ прозвищами тъхъ или другихъ деревьевъ, кустарниковъ или травъ. Со временемъ изглаживается изъ памяти представленіе о томъ, что имя того или другого растенія служило только наименованіемъ и является будто бы убъждение въ томъ, что отдаленный предокъ, носившій имя растенія, и быль имъ на дълъ. Для примъра, Спенсеръ приводить нъкоторыхъ горцевъ Индіи, въ частности Кареновъ, у которыхъ названія хлопка вообще и бълаго хлопка въ частности часто придается тъмъ или другимъ лицамъ, а также краснокожихъ Америки, у которыхъ въ такомъ же употреблении было прозвище табакъ, листъ и цвътъ табака. Вотъ имена, прибавляетъ онъ, которыя достаточно будетъ понять неправильно, чтобы вызвать представление о растенияхъ, какъ о виновникахъ рождения тъхъ или другихъ людей и поколъній.

Съ новъйшей точкой зрънія на источникъ культа растеній знакомить нась книга Бринтона "О религіи первобытныхъ народовъ". "Первобытный человъкъ, — пишеть американскій миоологь, — стояль въ тъсномъ общеніи съ деревьями. Дупло ихъ служило ему жилищемъ, вътви — мъстомъ убъжища, а плоды — пищею. Немудрено, если дерево играеть такую выдающуюся роль и въ его религіозной мысли. Оно было для него божествомъ-покровителемъ. Онъ не ръшался причинить ему вреда безъ особой нужды. Когда Манданцы

сносять какой-нибудь стволь, нужный для ихъ палатокъ, они налагають на подложіе дерева особым повязки, чтобы уменьшить причиняемую ему боль. Другая причина, вызывающая развитіе культа деревьей, указана Бринтономъ въ слѣдующихъ словахъ. Деревьямъ приписывали производство дождей, во-первыхъ, но аналогіи послѣднихъ съ тъмъ шумомъ, какой производить приводимая въ движеніе листва, а во-вторыхъ, их виду сходства между бросаемой деревьями тънью, и тою, которая происходить отъ облаковъ. Но отъ дождей зависить плодородіе, поэтому на деревья стали смотрѣть, какъ на символы жизни и почитать ихъ источникомъ размноженія, одинаково стадь и людей. Мексиканцы називали дерево своимъ отцомъ и считали его водянних богомъ. Эта мысль о происхожденіи всего живущаго изъ деревьевъ нашла ссебъ выраженіе и въ религіи Краснокожихъ. Такъ туземцы Воливіи думають, что начало роду человѣческому положено было тъмъ, что ихъ богъ Тири разсѣкъ одно дерево пополамъ: изъ расщеливи и вышли различныя племена, населившія собою міръ. Отъ культа дерева произошель и культь его симолическихъ изображеній: священный шесть у американскихъ краснокожихъ обыкновенно устанавливается въ центрѣ селенія. У тъхъ изъ нихъ, которые продолжали кочевать, такой шестъ обыкновенно переносимъ быль съ мѣста на мѣсто съ тъмъ, чтобы быть водруженнымъ при входѣ во временную стоянку. Отъ служилъ типическимъ выраженіемъ радового общенія и мистически связань быль въ легендахъ съ представленіемъ о деревѣ, положившемъ начало жизни для всего племени. Раннее искусство неръдко прибъгаетъ къ кресту, какъ къ символическому изображенію дерева, а такъ какъ дерево, въ свою очередъ, служитъ выраженіемъ жизни, и, какъ мы видѣли, вѣтровъ, порождающихъ дожди, самихъ дождей и, какъ мы видѣли, вѣтровъ, порождающихъ дожди, самихъ дождей и, какъ мы видѣли, вѣтровъ, порождающихъ дожди, самихъ дождей и, какъ мы паматникахъ архичектуры. Священное деревь пакае объчная фигура на халдейскихъ барельефахъ. И они неръдко придають ему форму креста. Миссіонеровъ поражало то обстоятельству на стоять на собра

божества; это обстоятельство въ его фантазіи выросло въ представленіе о храмѣ, посвященномъ невѣдомому Богу. На разстояніи шестнадцати столѣтій со времени водворенія христіанства Савломъ, пропагандисты его ученія видѣли въ такихъ фактахъ, какъ наличность крестовъ на мексиканскихъ памятникахъ, доказательство тому ученію, что откровеніе отпускается Божественнымъ Промысломъ по частямъ и что краснокожіе поэтому, подобно Авинянамъ перваго вѣка, предчуяли Христа Искупителя, еще не зная его. Другое основаніе, по которому дерево должне было сдѣлаться предметомъ особаго культа, лежитъ въ разнообразіи ритмическихъ звуковъ, производимыхъ движеніемъ его листвы. Бринтонъ думаетъ, заодно со многими мивологами, что дикари уже слышали въ немъ мистическій шопотъ и дикій ревъ, происхожденіе которыхъ равно приписывалось духамъ. Въ оправданіе такой точки зрѣнія онъ приводитъ примѣръ Австралійцевъ, которые въ шумѣ, производимомъ листвою, слышатъ голоса тѣней покойниковъ, ведущихъ бесѣду между собою, или предупреждающихъ живущихъ о томъ, что ждетъ ихъ впереди.

Понимать этотъ мистическій языкъ дерсвьевъ—составляеть счастливую особенность "шамановъ", а она доставляетъ имъ возможность

Понимать этотъ мистическій языкъ деревьевъ—составляетъ счастливую особенность "шамановъ", а она доставляетъ имъ возможность входить въ общеніе съ міромъ духовъ и получать отъ нихъ свое сокровенное знаніе. Съ такой точки зрѣнія понятно возникновеніе у народовъ семитическихъ мифа о древъ познанія. Мы находимъ упоминаніе о немъ не въ одной Библіи, но и на вавилонскомъ изображеніи сцены первороднаго грѣха. Въ томъ воспроизведеніи, какое даетъ ей Деличъ, въ своей "Babel und Bibel", рядомъ съ первымъ человъкомъ и первой женщиной, мы видимъ и раздъляющее ихъ древо, и змѣю. Но древо познанія семитическихъ народовъ представляетъ сходство съ дубомъ — оракуломъ Зевса въ Додонъ, и съ лавровымъ деревомъ Аполлона въ Дельфахъ, также служившимъ оракуломъ; прислушиваясь къ его шелесту, сивиллы истолковывали волю боговъ. Дерево было не только древнѣйшимъ жилищемъ, но и древнѣйшимъ храмомъ. Слово templum—храмъ происходитъ отъ того же корня, что и греческій temerós — священная роща. Тацитъ говоритъ, что Германцы не строили храмовъ, а поклонялись божеству въ тѣни дубравъ, и то же, какъ всѣмъ извѣстно, можетъ быть повторено и о Кельтахъ Галліи съ ихъ друидами и священными дубравами (см. стр. 150—154).

## § 3.

Въ тѣ годы, когда вышли впервые томы "Принциповъ соціологіи" Спенсера, тотемизму еще не придавалось того широкаго значенія, какое онъ пріобрѣль въ новѣйшихъ объясненіяхъ религіозныхъ вѣрованій и общественнаго уклада. Съ тѣхъ поръ, какъ Фразеромъ издана была цѣлая монографія, или рядъ статей, посвященныхъ этому предмету, эти статьи нашли настолько сочувственный пріемъ въ кружкѣ, издающемъ вмѣстѣ съ Дюркгеймомъ "L'anneé sociologique", что названная монографія вышла самостоятельной брошюрой на французскомъ языкѣ и не только не вызвала серьезныхъ сомнѣній въ общераспространенности описываемаго ею явленія, но, наоборотъ, тотемизмъ ьозведенъ былъ на степень факта, неизбѣжно встрѣчающагося повсюду.

но, наобороть, тотемизмъ возведенъ былъ на степень факта, иеизбѣжно встрѣчающагося повсюду.

Критикѣ Тэйлора удалось, однако, ввести въ извѣстныя границы эту сразу завоевавшую себѣ популирность теорію. Его "Notes
оп totemism" побудили самого Фразера сдѣлать слѣдующее признаніе и представить слѣдующій косвенный протесть противъ произвольнаго расширенія его теоріи: "Я позволю себѣ замѣтить, — пишетъ
авторь "Золотой вѣтви" во 2-омъ изданіи своего сочиненія, — что
ученіе о повсемѣстности тотемизма, приписанное мнѣ господами Губертъ и Маусъ (въ "Essai sur la Nature et la fonction du
Sacrifice" Année sociologique, 1897—1898 г. П аппée), никогда мною не было высказано и что, насколько мнѣ извѣстно,
культъ деревьевъ и производительныхъ злаковъ не стоитъ въ ближайшемъ отношеніи съ тотемизмомъ". Такимъ образомъ мы имѣемъ
передъ собою не столько мнѣніе самого Фразера, сколько навязанную
ему со стороны доктрину. Критика, направленная противъ нея и
состоящая въ признаніи, что тотемизмъ, въ чистомъ видѣ, встрѣчается только у нѣкоторыхъ племенъ Австраліи и Америки, почему
и нельзя признавать его всеобщимъ (стр. 32), справедливая сама
по себѣ, не задѣваетъ непосредственно автора "Золотой вѣтви".
Но что надо разумѣть подъ тотемизмомъ? Признаніе того или другого растенія, животнаго или неодушевленнаго предмета не только
патрономъ, но и родоначальникомъ того или другого дѣленія или
подраздѣленія племени. Это растеніе, животное и т. д. считаются
священными и не поступающими поэтому въ пишу лицъ той групны,
которая признаеть его предкомъ и покровителемъ. Всѣ лица, объединенныя культомъ этого дерева, или этого растенія и животнаго, считаются близкими по крови; по отношенію къ нимъ, су-

ществуютъ поэтому брачные запреты и даже запреты внѣбрачнаго сожитія. Удовлетворительнаго объясненія источника тотемизма мы не находимъ ни у Макленана, ни у Моргана, впервые заговорившихъ о роли его въ религіозной и общественной жизни дикарей. Значительный шагъ къ его объясненію сдѣланъ былъ за послѣднее время, благодаря работамъ Спенсера и Гиллена объ Австралійцахъ. Эти работы побудили Тэйлора къ пересмотру ходячихъ воззрѣній. Его "Remarks on Totemism" вышли въ 1898 г. Они вызвали попытку реплики со стороны Ленга (Social Origins, 1903 г.). Сами дикари, какъ показываетъ примъръ Арунта въ Австраліи, даютъ слѣдующее объясненіе факту происхожденія тотемизма. Они думаютъ, что если ихъ называютъ—однихъ по имени опоссумъ, а другихъ — по имени одной мелкой рыбы, то потому, что они преимущественно питались ими въ прошломъ (Фрэзеръ — Totémisme, стр. 7).

У Спенсера и Гиллена приведены факты, показывающіе, что причина, по которой тѣ или другія группы обозначаются именемъ того или иного растенія, также лежить въ преимущественномъ употребленіи ими въ пищу этого растенія. Такъ, группа людей, обозначаемыхъ именемъ дерева сливы, или квабара, ѣдятъ сливы— въ противность ходячему представленію о томъ, что лицамъ, принадлежащимъ къ извъстному тотему, животное или растеніе, ото-

ждествляемыя съ этимъ тотемомъ, запретны (стр. 320).

Если, такимъ образомъ, запретъ употреблять въ пищу животныя и растенія, служащія тотемомъ, далеко не можетъ считаться всеощимъ и искони существовавшимъ, то невольно является мысль: не видѣть-ли источникъ обозначенія той или другой группы людей именемъ извѣстнаго распространенія ихъ въ той или иной мѣстности, съ которой связана судьба данной группы? Спенсеръ и Гилленъ, изучившіе по преимуществу обычаи племени Арунта, показали, что тотемы во внутренней части Австраліи пріурочены каждый къ извѣстной мѣстности; ребенокъ получаетъ то или другое названіе и зачисляется въ тотъ или другой тотемъ нерѣдко потому, что мѣстность, въ которой духъ предка овладѣлъ предполагаемою его матерью, изобилуетъ, положимъ, каучуковымъ деревомъ. Такимъ образомъ, личный тотемъ, какъ и тотемъ цѣлой группы, имѣетъ, такъ сказать, географическій источникъ. По мѣрѣ истребленія того или другого растенія или животнаго, служившаго преимущественно пищей для рода, могло зародиться желаніе путемъ чародѣйства вліять на

его размножение. Это обстоятельство и сдълалось источникомъ періодически повторяющихся обрядовъ, въ которыхъ, какъ показываетъ примъръ Австралійцевъ, при участіи всёхъ совершеннолѣтнихъ мужчинъ, прошедшихъ предварительно черезъ особое посвящение, совершаются чародъйства, преслъдующія цъль размноженія растенія или животнаго, служившаго тотемовъ. Наконецъ, та же причина могла повесть и къ запрещенію употреблять въ пищу такое животное или растеніе иначе, какъ въ эпоху періодически повторяющихся празднествъ, когда эти запреты временно отмънялись, какъ отмънялись на нихъ и правила полового табу или полового запрета. Таково, думають Спенсеръ и Гилленъ, наиболъе правдоподобное объяснение источника происхожденія тотемизма; такова въ частности причина, по которой тотемомъ избиралось извъстное растение или соотвътственно извъстное животное. Въ тотемизмъ на первыхъ порахъ не было ничего религіознаго, какъ это справедливо подчеркиваетъ, между прочимъ, и Ленгъ; но религіозный элементъ могъ присоединиться къ нему современемъ - сперва въ формъ магіи и религіознаго табу, а затъмъ и въ формъ признанія того или другого растенія или животнаго, являющагося тотемомъ, за родоначальника или, върнъе, за воплощение родоначальника въ данной группъ. На эти толкования наводять, главнымъ образомъ, наблюденія, сдъланныя надъ Австралійцами и въ меньшей степени надъ краснокожими, у которыхъ религіозный характеръ тотемизма выступаеть съ несравненно большею наглядностью.

Литература о тотемизм'в обогатилась за последнее время новымъ сочинениемъ Ленга отъ 1905 г., озаглавленнымъ "Секретъ тотэма". Въ этомъ трактатъ извъстный англійскій минологъ строитъ новую теорію и защищаеть ее оть возможныхъ нападокъ противниковъ. Его гипотеза связана съ доктриной Дарвина и Аткинсона о первоначальных в формах в челов вческого общежитія, близких в тымъ, какія уже встрівчаются въ обществахъ антропоидныхъ обезьянъ и въ частности у гориллъ. Последнія живуть полигамическими семьями; изъ такой семьи старшимъ по возрасту самцомъ насильственно удаляются всв молодые подростки мужского пола, - подъ вліяніемъ чувства ревности, какъ думаетъ Дарвинъ. На Андаманскихъ островахъ Аткинсонъ, какъ мы видъли, констатировалъ существование одинаковыхъ формъ общежитія. При нихъ экзогамія зарождается сама собою въ виду ревнивыхъ запретовъ, сохраняемыхъ въ силъ главою полигамической семьи. Трудность добыть средства существованія для болже многочисленныхъ группъ, чемъ названныя, приводится въ свою

очередь въ обоснование только что изложенной гипотезы. Насильственно удаленные изъ родственной среды молодые мужчины попадали въ необходимость добывать себъ женъ умыканіемъ изъ чужихъ группъ. Эти группы получали то или другое прозвище со стороны, думаетъ Ленгъ, на томъ же основани, на какомъ и въ наши дни темъ или другимъ селеніямъ ихъ сосъдями даются разныя клички, и отдъльныя партіи получили въ разное время отъ ихъ противниковъ уничижительныя названія гезовъ, гугенотовъ, виговъ, торіевъ и т. д. Насмъшливый характеръ этихъ прозвищъ не позволяетъ думать, чтобы они приняты были теми, кто ихъ носить. Если имъть въ виду то магическое значеніе, какое первобытные народы связывають съ именемъ, то неудивительно, если современемъ сложилось представление о близкомъ отношении лицъ, его носящихъ, съ тымъ животнымъ или растеніемъ, имя котораго придано группъ. Представленія такого рода выступають въ минахъ отдівльныхъ племенъ Австраліи, въ томъ числів Діври, и распространены также между краснокожими Америки.

Тъсныя отношенія, возникающія между извъстною группою людей и тъмъ или другимъ растеніемъ или животнымъ, не сопровождаются необходимо установленіемъ въ его пользу опредъленнаго религіознаго культа. Въ Австраліи, пишетъ Ленгъ, мы не встръчаемъ ни молитвъ, обращенныхъ къ тотому, ни кормленія его, ни совершенія

въ его честь обряда погребенія і).

Разъ допущена была мысль о твсной связи твхъ или другихъ людей съ изввстной группой животныхъ или растеній, о мистической силв, своего рода "мана", получаемой отъ нихъ, легко могли возникнуть запреты или табу проливать кровь зввря-патрона, сносить свкирой стволъ дерева-покровителя и даже садиться подъ его свнь — правило, держащееся, какъ показалъ Дальтонъ, у нвкоторыхъ племенъ Венгала. Установившіеся ранве экзогамическіе запреты получили новое осввщеніе и вылились въ запрещеніе заключать бракъ съ женщинами одного съ женихомъ тотэма. Съ твхъ поръ, какъ бродячее состояніе уступило мъсто освдлому, мъстныя группы съ тотэмистическими прозвищами аистовъ, опоссумовъ и т. д., стали доставлять другъ другу женъ, а такъ какъ счетъ родства производился въ женской линіи, то въ одномъ и томъ же тотэмистическомъ поселкъ должны были оказаться женщины разныхъ сосвіднихъ тотэмовъ. При такихъ условіяхъ возникли между тотэмами своего рода

¹) Crp. 136.

братства и установился обычай супружескаго общенія или, точнъе, обмъна невъстами между опредъленными тотемистическими союзами, входящими въ составъ не одного и того же, а разныхъ братствъ. Такія братства встрвчаются въ равной мъръ и въ Австраліи и въ Америкъ; въ послъдней они ръже обыкновеннаго тотема носять названіе того или другого животнаго. Если мы предположимъ, напримъръ, что одна фратрія называется по имени "Кенгуру", а другая по имени "Эму" и что въ каждой имъется нъсколько тотемистическихъ группъ, то браки будуть возможны только между родами, входящими въ составъ братства "Кенгуру" и родами, входящими въ составъ братства "Эму" 1).

Выяснивши источникъ происхожденія тотемизма, зададимся вопросомъ о предълахъ его распространенія. Вопросъ этотъ представляется спорнымъ и по настоящій день. Широкое господство тотемизма въ Австраліи и Америкъ признано, но новъйшія работы указывають также на его выдающуюся роль среди племенъ внутрен-ней Африки. Въ книгъ Штейнмеца "Правовые порядки уроженцевъ Африки и Океаніи" изъ 17 изученныхъ илеменъ у 11 мы встръчаемъ несомнънныя черты тотемизма, а у одного – явленія по всей въроятности тотемистическаго характера (см. статью Мазарелло въ "Итальянскомъ обозръніи соціологіи", 1903 г., выпускъ ІІІ, стр. 292). Въ вышедшемъ въ 1909 г. сочиненіи епископа Леруа, оза-

главленномъ "Религія первобытныхъ народовъ", приведено не мало данныхъ о тотемизмѣ у черныхъ. У Негритосовъ и Негровъ экваторіальных в лисови Габона весьма распространени тотеми шимпанзе <sup>2</sup>). Они избъгають называть его по имени, да не позволяють и другимъ упоминать о немъ иначе, какъ перифразой, изъ опасенія вызвать его недовольство за неуважительное отношеніе. Къ югу отъ Габона Бушмэны относятся съ почитаніемъ къ насѣкомому, извѣстному подъ названіемъ "нго". Это насѣкомое живетъ въ имъ же устраиваемыхъ футлярахъ изъ склеенныхъ его выдъленіями мелкихъ кусочковъ соломы. Скрываясь въ нихъ, оно выставляетъ наружу только голову и переднія ноги. Отправляясь на охоту, Бушмэны обращаются предварительно съ молитвой къ одному изъ такихъ насѣкомыхъ и про-сятъ у него, чтобы онъ научилъ ихъ такъ же скрывать отъ звѣрей свое присутствіе, какъ это удается ему самому <sup>3</sup>). Въ обширномъ

<sup>1)</sup> The secret of the totem by Andrew Lang, 1905, rg. VI-VII, crp. 111-153 и стр. 7 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. ctp. 112.

<sup>3)</sup> Этотъ фактъ приведенъ Катрефажемъ въ его сочинении о пигмеяхъ, стр. 295.

племени Банту мы встрѣчаемся съ тѣми же обрядностями. Такъ, у Фановъ имѣется легенда, по которой крокодилъ признается ихъ родоначальникомъ. Послѣ многихъ приключеній онъ принесенъ быль въ жертву и тѣло его распредѣлено было между главами многихъ семей съ цѣлью, чтобы присущія ему свойства перешли въ живущихъ. Въ память объ этомъ исконномъ союзѣ Фаны оттачиваютъ свои зубы, придавая имъ видъ зубовъ крокодила. Въ Лоанго выдающіеся роды считаются при заключеніи браковъ съ существованіемъ четырехъ тотемовъ: тотэма отца, тотэма матери, тотэма общаго родоначальника и тотема его жены. На восточномъ берегу Африки у племени Ванійки тотемомъ считается гіена. Ее погребаютъ какъ родственника. Со всѣхъ сторонъ раздаются крики и жалобы, а на могилѣ приносится въ жертву быкъ или коза. Всѣ присутствующіе въ знакъ печали бреютъ себѣ головы. Три дня продолжаются поминки и пиршество прерывается только для оффиціальнаго выраженія скорби по случаю смерти брата. У Зулусовъ единственнымъ фактомъ, отождествляемымъ съ тотемизмомъ, епископъ Леруа признаетъ вскармливаніе, какъ родственниковъ, доместицированныхъ змѣй и обнаруженіе по отношенію къ нимъ сердечнаго попеченія ¹).

Въ только-что приведенныхъ данныхъ не все говоритъ въ пользу существованія особыхъ родовыхъ тотемовъ. Часть явленій можетъ быть интерпратировання особыхъ родовыхъ тотемовъ. Часть явленій можетъ

Въ только-что приведенныхъ данныхъ не все говоритъ въ пользу существованія особыхъ родовыхъ тотемовъ. Часть явленій можетъ быть интериретирована въ томъ смыслѣ, что племена, въ средѣ которыхъ описанныя явленія имѣютъ мѣсто, придерживаются несравненно шире распространеннаго, чѣмъ тотемизмъ, культа животныхъ. Но нельзя отрицать того, что нѣкоторыя черты, какъ, напр., брачные запреты, сохраняемые въ Лоанго, или легенда о принесеніи въ жертву крокодила семьями, участвующими въ его культѣ и пожирающими его мясо, можетъ быть отнесена къ числу фактовъ, находящихъ объясненіе себѣ въ тотемизмѣ.

Переходя къ народамъ стараго материка, мы встрвчаемся съ тотемизмомъ у туземныхъ племенъ Индіи, насколько бытъ послъднихъ подвергся тщательному изученію въ этомъ отношеніи въ новъйшихъ трудахъ Рисле и Крука. Вотъ нѣкоторые факты, заимствованные мною изъ этихъ трудовъ. При описаніи отдвльныхъ кастъ и племенъ Бенгала, сѣверной Индіи и Пенджаба, названные писатели постоянно говорятъ о тотемистическихъ дѣленіяхъ племени, о запретѣ всякаго брака и даже внѣбрачнаго сожитія въ предѣлахъ каждой тотемистической группы. Такъ, въ Ориссѣ Рисле

<sup>1)</sup> Cm. Leroy, ctp. 113.

указываеть на подраздёленія, имѣющія своимь тотемомь тигра, змѣю, корову, лягушку, черепаху и т. д. Члены этихь группь,—пишеть онь, — свидѣтельствують о своемъ почтеніи къ данному животному или растенію, имя котораго они носять, тѣмъ, что воздерживаются отъ всякого дѣйствія, способнаго причинить ему вредъ, въ частности, отъ употребленія его въ пищу. При встрѣчѣ они почтительно раскланиваются съ нимъ ¹).

Тотемистическія групны Бенгалезцовъ въ то же время придерживаются и полового табу. Не мен'ве подробностей даеть о тотемизм'в превосходное сочиненіе Крука о кастахъ и племенахъ Пенджаба, у которыхъ также тотемистическіе запреты обнимають отношенія по-

ловъ между собою 2).

Тотемизмъ переходитъ и за границы "дикости" и "варварства": онъ встрвчается у нъкоторыхъ изъ историческихъ народовъ древности и среднихъ въковъ. На этой мысли настаивалъ еще Макъ Ленанъ въ своемъ "Первобытномъ бракъ". Къ ней возвращаются въ настоящее время нѣкоторые спеціалисты по греческимъ древностямъ, въ томъ числъ Соломонъ Рейнакъ, помъстившій въ "Revue Bleue" нъсколько лъть тому назадъ спеціальную монографію по этому предмету. Тому же писателю принадлежить болве обширное изслъдование "О слъдахъ тотемизма у древнихъ Кельтовъ", отпечатанное въ I т. его книги "О культахъ, минахъ и религи". Въ герцогствъ Уэльскомъ въ средъ народа доселъ удержалось суевърное отношеніе къ зайцу, куриц'в и гусю. Въ одной м'астности, Penant Menangel, совершенно воздерживаются отъ убійства зайцевъ, а въ другой, Lianfetchen, охота на нихъ происходитъ только однажды въ годъ. Есть мъстности, въ которыхъ также разъ въ годъ, именно во вторникъ на масляной, рёжутъ пътуха и ъдятъ его съ большой торжественностью. И тою же торжественностью сопровождается вкушеніе отъ гуся, продаваемаго ежегодно на изв'єстныхъ ярмаркахъ. Эти данныя фольклора кельтическаго населенія Великобританскихъ острововъ, которыми мы обязаны сообщенію г. Тома въ "Revue de l'histoire des religions" за 1898 г., Соломонъ Рейнакъ сближаетъ съ свидътельствами Діона Кассія о томъ, что кельтическая героиня Будика, отправляясь на войну съ римлянами, брала съ собою зайца, думая, что онъ принесетъ ей счастье. Сопоставляя это

<sup>1)</sup> Risley. Castes and Tribes of Bengal. T. I, crp. XLVII.

<sup>2)</sup> Смотри, напримѣръ, т. III, стр. 416 и 417, гдъ говорится о дравидійскомъ племени Magwar, населяющемъ собою южную часть Мирзапура.

свидътельство съ тъми данными, какія имъются о культъ волчицы на Аппенинскомъ полуостровъ, гдъ въ древности нъкоторые жрецы носили наименованіе "lupi" и волчица считалась кормилицей Ромула и Рема, Соломонъ Рейнакъ высказываетъ догадку, не былъ-ли заяцъ родовымъ тотемомъ. Другимъ такимъ же тотэмомъ у кельтовъ можно, слъдуя ирландской легендъ, признать собаку. Герой сказанія Кучу-Лейнъ носить имя, которое въ переводъ значить "собака Кулана". Въ легендъ значится, что Кучу-Лейнъ нарушилъ запретъ ъсть отъ мяса собаки, подчиняясь совъту трехъ старухъ-въдьмъ. Въ именахъ нъкоторыхъ божествъ сохранились слъды ихъ близкаго отношенія къ культу животныхъ: такъ Арціо и Эпона стоятъ въ близкомъ отношеніи — одна къ медвъдицъ, другая — къ лошади. Частыя изображенія вепря на монетахъ Галліи, и другіе однохарактерные факты использованы авторомъ съ цълью доказать не только существование культа животныхъ у древнихъ Кельтовъ, но и господство у нихъ тотемизма. Въ числъ родовыхъ тотемистическихъ прозвищъ, по мнънію Рейнака, были быкъ, лошадь, мулъ, медвёдь и вепрь <sup>1</sup>), а также змёя и воронъ. О господстве тотемизма у арабовъ пишетъ Робертсонъ Смисъ въ VII-ой главъ своего сочиненія о родствъ и бракъ въ древней Аравіи, гдѣ онъ доказываетъ, что многія племена Аравитянъ, прежде чъмъ носить имена эпонимовъ или людей — родоначальниковъ, обозначались именами животныхъ, сынами пантеры, собаки и т. д. Точно также встрвчаются въ числв наименованій отдвльныхъ племенъ слова, употребительныя для обозначенія тёхъ или другихъ растеній, но случаи посл'ядняго рода довольно р'ядки (стр. 189—191, а также прибавление къ нимъ). По словамъ того же Робертсона Смиса, Арабы, не считая себя происходящими отъ растенія или отъ животнаго, служившаго имъ тотемомъ, въ то же время допускали оборотничество, т.-е переходъ человъка въ животное. Въ виду возможности имъть предкомъ человъка, превратившагося въ ящерицу, Арабы отказывались отъ употребленія ящерицъ въ пищу. И въ недавнее время тъ изъ нихъ, которые живутъ у подошвы Синая, сообщали Пальмеру, что пантера нъкогда была человъкомъ. Магометъ запретилъ употребленіе въ пищу, между прочимъ, зайца, въ виду того, что его самки, подобно женщинамъ, имъютъ періодическія очищенія, что и наводить якобы на мысль объ общей ихъ природъ. Это обстоятельство также вызываеть въ нашемъ авторъ (Робертсонъ Смисъ) пред-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 71. См. также все, что S. Reinach говорить о тотемизм'в въ новомъ изданіи своего Огрhée (1909 г.).

положеніе о томъ, что источникомъ этого запрета, существовавшаго и ранѣе Магомета, было столь распространенное въ сказкахъ представленіе о частомъ переходѣ человѣка въ зайца (стр. 204). У Евреевъ, несмотря на ранній монотеизмъ, можно открыть въ домашнемъ культѣ слѣды поклоненія животнымъ. На него указываетъ Ісзекіилъ (кн. VIII, стихъ 10 и 11), говоря о нечистыхъ животныхъ и о ползущихъ существахъ, встрѣчаемыхъ въ еврейскихъ жилищахъ, и которымъ поклоняются главари семействъ (стр. 211). Любопытенъ также тотъ фактъ, что древнѣйшія дѣленія Евреевъ на поколѣнія Рахили и Ліи, въ именахъ своихъ родоначальницъ указываютъ на животныхъ: Лія—буквально значитъ быкообразная антилопа, а Рахиль—овечка. И въ позднѣйшее время въ Южной Палестинѣ, вошедшей въ составъ Іудейскаго царства, мы встрѣчаемъ въ названіи одного племени, племени Калебова, слѣды тотемизма. Буквально это слово значитъ—собачье племя (стр. 219).

Не останавливаясь долье на этихъ слабыхъ слъдахъ скорье культа животныхъ, чъмъ тотемизма, очевидно рано вытъсненнаго торжествомъ единобожія, скажемъ еще два слова по спорному во-просу о существованіи или несуществованіи тотемизма у Арійцевъ. Сказанія объ оборотняхъ встрѣчаются у различныхъ народностей Арійской семьи, въ томъ числѣ и у славянъ. Но этотъ фактъ, свидътельствующій о существованіи ніжогда культа звітрей, не можеть быть интерпретировань въ смысле господства у славянъ тотемизма. Викторъ Анри настаиваетъ на томъ, что въ Ведахъ нельзя найти ни мальйшихъ его слъдовъ. Ольденбергу удалось только показать, что имена нѣкоторыхъ племенъ происходять отъ живот-ныхъ (см. Journal des Savants, за 1903 г., разборъ Анри недавняго нѣмецкаго сочиненія по миоологіи индусовъ). Въ одной изъ раннихъ работъ Ленга "Обычай и миоъ", а также въ другомъ его сочиненіи— "Миоъ, обрядъ и религія" приведены тѣ факты, которые какъ будто указываютъ на существованіе тотемизма и въ древней Греціи, и въ древнемъ Египтъ. Ленгъ возвращается къ своей прежней аргументаціи и въ недавнемъ сочиненіи "Social origins". Наиболъе въскія данныя, имъ приводимыя, слъдующія: въ подраздъленіяхъ древняго Египта, въ номахъ, мы встръчаемъ культъ животныхъ, при чемъ каждая нома имъетъ своего спеціальнаго звъряпокровителя. У древнихъ грековъ имъются мием, упоминающіе о томъ, что тв или другія семьи имъли родоначальниками звърей, но сами эти звъри признаются временными воплощеніями Зевса и Аполлона 1).

<sup>1)</sup> См. стр. 201.

Не отказываясь отъ мысли, что въ этихъ фактахъ можно видъть слъды тетемизма, Ленгъ вполнъ присоединяется къ нападкамъ Тэйлора на тъхъ, кто готовъ положить въ основу религи существование тотемизма. Его значение въ развитии религиозныхъ представленій было преувеличено, думаєть онь, до крайности и должно быть свелено къ болве твснымъ границамъ 1). Источникъ тотемизма онъ видитъ въ обычат давать прозвища въ родт техъ, какими надъляются и донынъ, согласно Гейдозу и Сербильо (Blasons populaires de la France, Парижъ 1884 г.), отдъльныя селенья Франціи. Сосъди обозначають жителей ихъ названіями то лягушекъ, то ящерицъ, то влоковъ дука и т. д. Подобныя же прозвища встрвчаются и въ англійскомъ фольклор'в (см. Ленгъ стр. 168-173). Они служать только для обособленія одн'яхъ группъ отъ другихъ. Съ теченіемъ времени, когда теряется представленіе о д'яйствительномъ источникъ обозначенія лиць по имени того или другого животнаго, мины беруть на себя указать на него и выдумывають съ этою цёлью происхождение тъхъ или другихъ группъ отъ того или иного звъря или растенія. Посл'в этого мины сами становятся источникомъ новыхъ запретовъ, какихъ придерживаются отдельныя группы, обозначаемыя именами предковъ-животныхъ или предковъ-растеній.

Итакъ, въ глазахъ Ленга, тотемическія названія были даны той или иной группъ не ею самою, а со стороны; удобнье всего было остановиться при этомъ на именахъ тъхъ или другихъ растеній и животныхъ, такъ какъ при такомъ обозначеніи возможно было въ случав нужды передать и на значительное разстояніе въсть о движеніяхъ группы, прибъгая для этого къ дачъ сигнала путемъ звукоподражанія (стр. 187—188).

Я указаль причины, по которымь я держусь другого объясненія источника тотемизма. Я полагаю, что въ основѣ выбора того или другого имени самой группой лежали такія матеріальныя причины, какъ обиліе того или другого звѣря въ той или иной мѣстности. Живя отъ него, группа озабочена была его размноженіемъ, считала его своимъ кормильцемъ, прибѣгала къ магіи и къ запретамъ его массоваго истребленія, съ цѣлью обезпечить достаточное количество его въ будущемъ; она настолько свыкалась связывать его судьбу со своей собственной, что поклоненіе являлось въ концѣ-концовъ прямымъ признаніемъ услугъ, оказываемыхъ даннымъ звѣремъ или растеніемъ. При такомъ объясненіи тотемизмъ стоитъ въ нѣкото-

<sup>·)</sup> См. Журналъ Антропологическаго Общества за 1892 г., стр. 144.

ромъ соотношеніи съ культомъ растеній и животныхъ; но о немъ нельзя сказать, что помимо него немыслимъ самый этотъ культъ. Тъ или другія группы могли и не именовать себя кошкою или ласточкой и въ тоже время окружать своимъ культомъ этихъ животныхъ. Самая общность такого культа, его распространенность въ средъ разнообразнъйшихъ семей и группъ, а подчасъ и всего народа, указываеть въ моихъ глазахъ на тотъ фактъ, что почитаніе того или другого растенія или животнаго перестало быть связаннымъ у даннаго народа съ той или другой тотемической группою, по необходимости ограниченной и численно, и географически. Въ такихъ именно условіяхъ мы застаемъ почитаніе нъкоторыхъ животныхъ въ древнемъ Египтъ. Ученый, болъе другихъ занимавшійся этимъ вопросомъ, Масперо, справедливо указываетъ въ своихъ "Etudes sur la mythologie égyptienne", что въ Египтъ извъстно было до послъдняго времени существование особаго культа одного только быка Аписа и козла Мендесова. Въ египетскихъ надписяхъ храма въ Өивахъ не находится данныхъ по вопросу о культъ другихъ животныхъ, кромъ названныхъ, такъ какъ самая природа этихъ культовъ такова, что они болве являются домашними, чвмъ народными. Неудивительно поэтому, если на стеллахъ, т.-е. каменныхъ цилиндрахъ съ іероглифическими письменами, стеллахъ небольпого размъра и распространенныхъ нъкогда въ домашнемъ обиходъ египтянъ, и пришлось искать указаній на существованіе культа животныхъ. Такія стеллы изъ временъ 18 по 21-ую династію имѣются въ изобиліи въ Туринскомъ музев. Ихъ надписи были разобраны Масперо и доставили ему возможность доказать существование у египтянъ особаго домашняго культа, предметами котораго являлись кошка, ласточка, а также утка. Масперо настаиваеть на томъ, что предметомъ поклоненія были именно сами животныя, а не богиня, принявшая форму ласточки или кошки. Очевидно, пишетъ онъ, что и здъсь имълись всъ условія, благопріятныя развитію символизма. Ничто не мъшало лицу, поклонявшемуся кошкъ или ласточкъ, видъть въ нихъ только символь божества, но если принять во внимание, что народы Востока, какъ древніе, такъ и новые, имфють о звфряхъ представление, отличное отъ нашего, приписываютъ имъ способность къ членораздъльной ръчи, даръ предвидънья и необыкновенную изощренность органовъ чувствъ, благодаря чему они могутъ ви-дъть существа и предметы незримые глазу человъка, то необходимо будетъ притти къ тому выводу, что египтяне поклонялись ласточкъ, кошкъ и уткъ, какъ таковымъ. Весьма въроятно, что на первыхъ порахъ эти культы были пріурочены только къ изв'єстнымъ родамъ. Масперо пишетъ: "Египтяне не поклонялись всф одному и тому же животному; но одни предпочитали ласточку, другіе—кошку; каждый имфлъ своего облюбованаго зв'фря. Повидимому, предметомъ культа были и бараны".

На одной стеллѣ въ Туринскомъ музеѣ Масперо нашелъ изображеніе двухъ великолѣпныхъ, какъ онъ пишетъ, барановъ. Извѣстенъ также культъ барана, посвященнаго богу Аммону въ Өивахъ. Ихъ откармливали въ Өиванскомъ храмѣ, точно также какъ откармливали въ немъ и утокъ. Каменныя изображенія барановъ образовывали цѣлую аллею, ведущую къ селенію Лукзорскому. Масперо удалось также открыть слѣды, если не самого культа змѣи, то по крайней мѣрѣ ассоціаціи одной богини, Меритекро, со змѣею въ томъ смыслѣ, что ей или придавали видъ змѣи, или только туловище послѣдней. Меритекро считалась богинею врачующей; вѣрующіе увѣковѣчивали особыми ех-voto память о совершенныхъ ею исцѣленіяхъ. Она особенно была благодѣтельна больнымъ астмою и грудною жабой. Въ животномъ Пантеонѣ древняго Египта мы встрѣчаемъ и льва; стеллы, его изображающія, считались надѣленными силой предохранять отъ его укушеній и отъ приписываемой ему гипнотизаціи жертвъ 1).

Въ своей недавней книгъ "Сравнительный методъ въ исторіи религій" Георгъ Фукаръ, дополняя сказанное Масперо, приводить тоть фактъ, что въ Верхнемъ Египтъ открыты были изображенія животныхъ-божествъ на очень старинныхъ по времени происхожденія такъ называемыхъ палитрахъ, т.-е. представляющихъ нѣкоторое подобіе съ ними каменныхъ плитахъ; подъ видомъ ястреба изображаемъ былъ египтянами богъ Горусъ, но тотъ же ястребъ признавался предкомъ и покровителемъ Фараоновъ двухъ первыхъ династій. Вотъ почему на указанныхъ изображеніяхъ онъ представленъ терзающимъ своимъ клювомъ и когтями затылки, лбы и грудь бѣглецовъ или павшихъ на землю воиновъ, призванныхъ изображать покоренныя племена. На другихъ плитахъ мѣсто этихъ воиновъ занимаютъ газели, антилопы и другіе боги звѣри, покровители отдѣльныхъ племенъ, покоренныхъ Фараонами 2). И другіе звѣри находятъ изображеніе себѣ на такихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Масперо "Etudes sur la mythologie égyptienne", т. II, стр. 395—399, 405, 407, 415, и 419.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Foucart. La méthode comparative dans l'histoire des religions. Paris. 1909, crp. 45—49.

плитахъ. Выкъ своими рогами прокалываетъ азіата и собирается топтать его копытами. Левъ опрокидываетъ враговъ, разрываетъ ихъ когтями или открываетъ бреши въ крѣпостцахъ, изображающихъ собой различныя королевства, завоеванныя Египтомъ. Въ числѣ звѣрей, обликъ которыхъ воспроизводится на египетскихъ памятникахъ, мы встрѣчаемъ также скорпіоновъ, шакаловъ, волка, ехидну, барановъ, корову, коршуна и другихъ. Рядомъ съ этими обоготворяемыми звѣрями, животными-богами, были священныя животныя, не обоготворяемыя, но содержимыя при храмахъ, какъ, напр., ибисы, кошки, обезьяны, крокодилы. Такъ какъ фараонъ считался потомкомъ ястреба, то изображеніе этой птицы служило обозначеніемъ и для главы государства. Въ историческую эпоху фараономъ могъ быть потомокъ и нѣсколькихъ родовъ, изъ которыхъ одинъ могъ происходить отъ быка, другой отъ льва, третій отъ ястреба. Немудрено поэтому, если всѣ три эмблемы служатъ символами для одного и того же правителя 1).

Я полагаю, что Фукаръ, говорящій противъ широкаго распространенія тотемизма, привель въ пользу догадки о его существованіи въ древнемъ Египтъ болье убъдительныя данныя, чъмъ тъ, какія ранъе его сообщены были Масперо.

Не высказываясь по понятной причинь окончательно по вопросу о наличности тотемизма нъкогда въ долинъ Нила, мы въ правъ считать болъе или менъе установленнымъ фактъ тъсной связи между культомъ въ Египтъ того или другого звъря и той или другой кровной группы, а это, какъ извъстно, характерная черта тъхъ

порядковъ, которые связываются съ понятіемъ тотемизма.

Я счель нужнымъ сдълать этоть экскурсь въ область миоологіи одного изъ народовъ древности, религія котораго можетъ
считаться наиболье порвавшей со всякой первобытностью, съ цълью
показать, что и въ выработанныхъ религіозныхъ системахъ можно
найти слъды досель держащагося у дикарей культа животныхъ.
Настаивать ли на той мысли, что и въ религіи древнихъ Вавилонянъ, у которыхъ, какъ извъстно, впервые сложилось сказаніе о
гръхопаденіи, змъя играетъ существенную роль въ судьбахъ человъчества (см. Babel und Bibel Делича—графическое изображеніе на стр. 38; на немъ же можно видъть и древо жизни—
быть можетъ переживаніе стариннаго культа растеній). Эти параллели досель держащихся религіозныхъ върованій дикарей съ

¹) Ibid., crp. 60-61.

культами, распространенными въ древности, и уже въ то время носившими характеръ какихъ-то переживаній, однъ способны укоренить въ нашемъ умъ представленіе объ исконности, если не первобытности, тъхъ воззръній, сущность которыхъ сводится къ признанію какой-то таинственной связи между отдъльными представителями животнаго и растительнаго царства, съ одной стороны, и вселившимися въ нихъ душами предковъ того или другого племени или его подраздъленія, съ другой.

### \$ 4.

Новъйшіе мисологи раздълились по вопросу о тотемизмѣ на одностороннихъ послѣдователей теоріи его всеобщности и на почти систематическихъ его отрицателей, — отрицателей, если не самаго факта обозначенія отдѣльныхъ родовъ именами животныхъ и растеній, то возможности выводить изъ него происхожденіе самого культа этихъ животныхъ и растеній. Къ числу наиболѣе горячихъ сторонниковъ той мысли, что на тотемизмъ можно смотрѣть, какъ на важнѣйшій факторъ не одного религіознаго развитія, но также экономическаго и общественнаго, надо отнесть Джевонса, автора книги, озаглавленной "Вступленіе къ исторіи религій", книги, появившейся въ 1902 году.

Если върить Джевонсу, то самая доместикація животныхъ и разведеніе растительныхъ злаковъ обязаны своимъ происхожденіемъ ничему иному, какъ тотемизму. Только благодаря культу растеній, вызванному фактомъ распространенія тотемизма, пишетъ онъ на стр. 210 своей книги, сдѣлалось возможнымъ возникновеніе земледѣлія. При нерадѣніи первобытнаго дикаря, при его беззаботности насчетъ ближайшаго будущаго, не говоря уже объ отдаленномъ, трудно допустить, чтобы онъ остановился на мысли дѣлать запасы зерна съ цѣлью возобновленія посѣвовъ изъ года въ годъ. Одинъ только религіозный мотивъ могъ преодолѣть въ немъ его обычную лѣнь и нерадѣніе.

Чтобы установить тотъ взглядъ, что земледѣліе обязано своимъ развитіемъ тотемизму, Джевонсъ берется доказать, во-первыхъ, что злаки и вообще растенія, доставляющія матеріалъ для питанія, встрѣчаются среди тотемовъ дикарей; во-вторыхъ, что отношеніе къ нимъ, какъ къ тотемамъ, а потому предметамъ запретнымъ для обыкновеннаго употребленія, сдѣлало возможнымъ сохраненіе ихъ въ формъ сѣмянъ; въ-третьихъ, что обряды и культъ

злаковъ и вообще приносящихъ плоды растеній приняль у образованныхъ народовъ ту форму, которая отвъчаетъ представленію о нихъ, какъ о предметахъ, нъкогда служившихъ тотемами. Джевонсу не трулно обосновать первый взглядъ. Ему достаточно сослаться для этого на такой, напримъръ, фактъ, какъ существование между племенами Омага (Omaha) особого клана краснаго маиса. Большую трудность представляеть обоснование второй мысли о томъ, что на первыхъ порахъ плоды, а следовательно и семена злаковъ, подобно всякому предмету, служащему тотемомъ, не подлежали потребленію, были запретными. Можно сказать, что Джевонсь въ дъйствительности и не доказываетъ этого положенія, по крайней мъръ по отношению къ злакамъ; при обосновании своей мысли онъ довольствуется простой аналогіей. Вѣтви деревьевъ, — говорить онъ, — признавались столь же священными, какъ и то тотемистическое дерево, отъ котораго онъ были взяты; ихъ хранили въ домахъ, какъ хранять досель, напр. во Франціи или въ Англіи, такъ называемый "гви" или "миссельтри", какъ хранять католики пальмовую вътвь, а православные — вербу, раздаваемую прихожанамъ въ воскресенье 6-й недъли Великаго поста, въ Римъ—папой, въ Россіи—митро-политами, епископами и священниками. Разъ мы допустимъ эту первую посылку, то послъдовательно придемъ къ заключенію, что и плоды, которые были прикруплены къ этимъ въткамъ, могли сохраняться въ теченіи года, а это, въ свою очередь, делало вероятнымъ, что размножение самихъ деревьевъ съ помощью плодовъ могло обнаружиться воочію передъ дикаремъ, благодаря тъмъ росткамъ, какіе пошли отъ такихъ плодовъ. Нъсколькихъ случаевъ подобнаго рода было достаточно, думаетъ Джевонсъ, чтобы породить въ дикаряхъ практику сохранять плоды, какъ съмена, въ интересахъ размноженія самого растенія (стр. 212).

Мангартъ въ своемъ извъстномъ сочинении о культъ растеній первый обратилъ вниманіе на обряды, связанные съ жатвою. Онъ указалъ на обыкновеніе соединять нъсколько колосьевъ и хранить ихъ цълый годъ, въ убъжденіи, что такая связка можетъ оказать

благотворное вліяніе на будущій урожай.

Въ Англіи та же практика держится и досель съ слъдующей особенностью: колосья связывають такимъ образомъ, чтобы придать имъ форму грубой куклы, которую затьмъ одъвають въ сдъланный изъ бумаги женскій костюмъ. Такая кукла слыветь подъназваніемъ "хльбнаго младенца", или "хльбной дъвицы", иногда даже "хльбной мамаши". Съ этимъ послъднимъ именемъ та же

кукла встрѣчается и у континентальныхъ нѣмцевъ. Обычай, выступающій въ только что описанной практикѣ, распространенъ былъ и въ Новомъ Свѣтѣ, какъ въ Центральной, такъ и въ Южной Америкѣ. Такъ, въ Перу, по свидѣтельству Акоста, подданные Инки имѣли обыкновеніе связывать лучшія особи или початки маиса, одѣвать ихъ затѣмъ въ женское платье и дѣлать изъ нихъ предметъ особаго культа, почитая ихъ, какъ мать всѣхъ маисовыхъ кочановъ. И въ Мексикѣ мы встрѣчаемъ подобіе такого почитанія маиса или кукурузы въ слѣдующей своеобразной формѣ. На ежегодномъ празднествѣ колосья маиса носимы были особыми дѣвами, приставенными къ культу божества—Чикомекотлъ. Освященный такимъ образомъ маисъ хранился затѣмъ каждымъ дворомъ въ амбарѣ и признавался "сердцемъ" послѣдняго. При наступленіи посѣва изъ этихъ сноповъ и колосьевъ и выбирались сѣмена.

Ленгъ первый подчеркнулъ значение этихъ религозныхъ церемоній въ своемъ раннемъ сочиненіи "Обычай и миюъ"; Джевонсъ идеть по его слъдамъ и развиваетъ его взгляды, когда говорить: "Первоначально родъ поклонялся духу, пребывающему въ томъ или другомъ животномъ или растеніи, избранномъ тотемомъ. Позднѣе этому духу придань быль человъческій образъ. Наконець, божество, получившее такой образъ, настолько отръшается отъ того животнаго и растенія, въ которомъ оно признавалось пребывающимъ, что объ этомъ животномъ и растеніи заходить річь только какъ о священномъ и спеціально предназначенномъ быть приносимымъ въ жертву этому божеству". Такимъ путемъ объясняется возникновение богинь плодородія: греческой Деметры, латинской Цереры, мексиканской Чикомекотлъ. Крукъ указываетъ на то, что въ Бенгалъ дерево, служащее предметомъ культа, также украшается женскими одеждами и въ такомъ видъ является предметомъ почитанія. И въ Перу, и въ Индіи, мы встръчаемъ такія же женскія божества, воплощающія идею плодородія: богиню маиса или Сара-мама и богиню хлопка или Богяльдаи (въ Индіи). Память о связи такихъ богинь съ культомъ опредъленнаго растенія выступаеть только въ томъ, что въ рукахъ ихъ идоловъ, или головномъ ихъ уборъ, помъщается изображение этого растенія или его плодовъ. Такъ, мексиканская Чикомекотлъ держить кочань кукурузы въ рукахъ, а греческая Деметра-носитъ на головъ вънецъ изъ колосьевъ. Другой чертой, указывающей на исконную связь богини плодородія съ тімь или другимь растеніемь, является принесеніе ей въ жертву этого растенія. Такъ, мы знаемъ, что мексиканской Чикомекотлъ приносились въ жертву маисъ и бобы.

Значеніе, какое подобныя жертвоприношенія им'вють для построенія гипотезы Джевонса о происхожденіи всего культа растеній изъ тотемизма, выступаетъ только при сближеніи съ обычаями, нікогда распространенными у народовъ древности и доселъ встръчающимися, напр., у Литовцевъ. На годовомъ празднествъ, въ декабръ, въ литовскомъ семействъ готовится трапеза на однихъ членовъ двора. За ней подають блюда изъ сваренной пшеницы, ячменя, овса и другихъ хльбовъ. Надо отмътить ту особенность, что каждый членъ двора долженъ вкусить отъ этихъ явствъ и никто кромф членовъ двора; что останется отъ пиршества — должно быть сожжено, дабы оно не могло попасть въ руки лицъ, не состоящихъ членами двора. Значеніе всёхъ этихъ порядковъ, полную аналогію съ которыми представляетъ Піанепсіонъ, становится понятнымъ при сопоставленіи съ тъми данными, какія мы имъемъ о жертвоприношеніяхъ тотемистическаго звъря или растенія, —звъря или растенія обыкновенно запретнаго для членовъ тотема, но вкущать отъ котораго имъ не только дозволялось, а даже предписывалось въ извъстное время года. Дикарь и варваръ видълъ и видитъ въ этомъ средство прямого общенія съ духомъ, избравшимъ себъ жилищемъ тотемистическаго звъря или растеніе. Джевонсь приводить длинный перечень фактовъ, заимствованныхъ имъ изъ быта самыхъ различныхъ народностей земного шара, и между прочимъ изъ быта арійскихъ, семитическихъ и туранскихъ племенъ, съ цълью обосновать тотъ взглядъ, что на такомъ ежегодномъ празднествъ, собиравшемъ всъхъ членовъ тотемистическаго рода, обыкновенно закалывалось животное, запретное для нихъ во все прочее время года, остатки же отъ транезы истреблялись съ цълью не дать возможности лицамъ, не принадлежавшимъ къ тотемистической группъ, войти въ общение съ ея божествомъ (см. всю главу XII).

Въ празднествъ въ честь мексиканской Цереры (Чикомекотлъ) еще выступаютъ черты этого древнъйшаго жертвеннаго пиршества въ томъ смыслъ, что всъ участвующе въ немъ въ храмъ богини призываются вкушать отъ маиса, бобовъ и другихъ питательныхъ растеній, приготовленныхъ спеціально для такого пиршества. Теорія всъхъ тъхъ, кто, вмъстъ съ Джевонсомъ и Фразеромъ, ищутъ первообразъ жертвоприношенія въ такихъ совмъстныхъ трапезахъ, на которыхъ главными явствами является запретное въ прочее время мясо или плоды, отправляется отъ изученія не однихъ данныхъ этнографіи. Она сопоставляетъ съ ними свидътельства древнихъ писателей о Вавилонянахъ и Персахъ, какъ о совершавшихъ каждую весну слъдующіе

обряды. Они облекали въ царскія одежды осужденнаго на казнь преступника, сажали его на престолъ, допускали его къ пользованію царскимъ гаремомъ и, по истечении пятидневнаго срока, съкли и въшали его. Такая церемонія совпадала будто бы со временемъ празднованія Пасхи; она изв'єстна была у Вавилонянъ подъ наименованіемъ "закъ-мукъ", а у Персовъ подъ именемъ "сауса". Евреи якобы заимствовали этотъ праздникъ у Вавилонянъ и онъ пустилъ корни въ ихъ средъ подъ наименованіемъ праздника Пуримъ. Христосъ, утверждаетъ разбираемая теорія, быль казненъ, какъ одинъ изъ такихъ въ насмъшку прозванныхъ царей, т.-е. какъ преступникъ, осужденный на казнь и затъмъ украшенный вънцомъ и снабженный царскимъ посохомъ. Я полагаю, что возраженія, представленныя Ленгомъ противъ такого толкованія, вполн'я уб'ядительны; изъ нихъ слъдуетъ, между прочимъ, что на персидскомъ "сауса" вовсе не производилось жертвоприношеній, что сроки этихъ различныхъ празднествъ не совпадають съ еврейской пасхою, что для допущенія фразеровской теоріи надо сделать следующее странное признаніе: люди въ извъстный моментъ сочли нужнымъ ежегодно приносить въ жертву своего правителя въ угоду своимъ богамъ, мънять, слъдовательно, династію за династіей и ставить на карту существование собственнаго государства (стр. 93). Дъйствительно, Фразеръ отправляется въ своей теоріи отъ допущенія той странной мысли, будто въ Вавилонъ въ концъ года считали нужнымъ казнить короля; и вотъ, чтобы избавиться отъ угрожавшаго имъ конца, правители государства придумали отказываться отъ престола въ концъ года, назначать на свое мъсто временнаго короля и затъмъ предавать его казни. Обычай казнить преступника уже осужденнаго, послъ отдачи ему предварительно царскихъ почестей, якобы имъетъ источникомъ подобную практику. Ленгъ справедливо замъчаеть, что такая гипотеза недостаточно обоснована. Даже у дикарей рвчь идеть не сбъ ежегодномъ убійств короля, а только о пожираніи стариковъ. Въ фольклоръ неръдко заходить ръчь о шуточномъ убійствъ того, кто въ маъ провозглашаемъ былъ "королемъ Весны". Нельзя же изъ этого выводить заключенія о действительномъ убійствъ фактическаго правителя, а между тымъ Фразеръ придумываеть такое убійство царя въ Вавилонъ только для объясненія указаннаго обычая казнить однажды въ годъ преступника послъ отдачи ему царскихъ почестей. Все, что извъстно намъ о человъческой природъ, — справедливо пишетъ Ленгъ, — противоръчитъ до-пущенію, что Вавилоняне ежегодно приносили въ жертву своего правителя (стр. 103). Итакъ, фразеровская теорія сводится, по мнѣнію Ленга, къ тремъ, едва ли допустимымъ гипотезамъ: во-первыхъ, къ той, что короли подвергались убіенію съ цѣлью освободить живущее въ нихъ божество. —Такая гипотеза ни на чемъ не основана. Вовторыхъ, дѣлается допущеніе, что король въ Вавилоніи ежегодно былъ убиваемъ. —Ни одинъ историческій фактъ не подтверждаетъ такого заявленія. Въ-третьихъ, Фразеръ настаиваетъ на замѣнѣ дѣйствительнаго правителя постороннимъ лицомъ, въ частности преступникомъ. И на это не имѣется никакихъ данныхъ (стр. 106). Такимъ образомъ, теорія, надѣлавшая такъ много шуму, развитіе которой потребовало отъ ея автора цѣлыхъ трехъ томовъ и 20-лѣтнихъ занятій, виситъ на воздухѣ и способна только породить недовѣріе ко всѣмъ попыткамъ объяснять религіозныя или историческія легенды данными фольклора. Сказанное относится въ равной степени и къ попыткѣ, сдѣланной въ томъ же направленіи проф. Робертсономъ и Лисевичемъ.

Но отрицательное отношеніе вызываеть къ себъ не одна лишь только что приведенная гипотеза Фразера. Есть основаніе сомивьваться и въ томъ, чтобы жертвоприношеніе, какъ онъ утверждаетъ, имъло своей начальной природой общеніе съ обожаемымъ предметомъ въ формъ матеріальнаго его поглощенія върующими. Въ своемъ недавнемъ сочиненіи "Сравнительный методъ въ исторіи религій "Жоржъ Фукаръ останавливается на критикъ общей съ Фразеромъ Рейнаку, Губерту и Маусу, доктрины о томъ, будто жертвоприношеніе стоитъ въ непосредственной связи съ тотемизмомъ и не можетъ быть понято помимо его. Первый, къмъ была высказана подобная гипотеза, былъ Робертсонъ Смисъ. Въ своей "Исторіи религій семитическихъ народовъ" онъ останавливается на сравнительно позднемъ фактъ. Въ 4-мъ въкъ по Р. Х. святой Нилъ говоритъ о принесеніи Арабами въ жертву утренней звъздъ бълаго верблюда, тъло котораго пожиралось жертвоприносителями. Почему этотъ именно фактъ, а не болъ старинныя данныя о культъ Халдеевъ и Вавилонянъ, избранъ былъ исходнымъ пунктомъ при построеніи теоріи жертвоприношенія, Фукаръ объяснить не берется. Критикъ 1) останавливается на развитіи той мысли, что у Египтянъ, у которыхъ данныя о жертвоприношеніяхъ восходятъ за четыре тысячи лѣтъ до нашего времени, поднесеніе жертвы богамъ носило характеръ обыкновеннаго кормленія ихъ по образцу того, какое совершаемо было по

¹) См. Georges Foucart, Histoire des religions, стр. 98 и слѣд.

отношенію къ покойникамъ. Авторъ указываетъ намъ, что предметомъ жертвоприношенія обыкновенно являлся быкъ, котораго ловили съ помощью аркана—способъ, очевидно употребительный еще въ то время, когда стада паслись въ полъ въ болъе или менъе дикомъ состоянии. Быка заръзывали, опрокинувъ его предварительно на спину, въ присутствін человъка, носившаго іероглифическое названіе врача—Сану (Sanou). Его миссія засвид'втельствовать, что жертва—здоровая и что ея мясо—лучшаго качества. Одинъ изъ помощниковъ жертвоприносителя приглашаль его вкусить отъ крови, на что следоваль отвътъ: "Кровь чиста". У убитаго вырывали прежде всего сердце, затъмъ печень и селезенку; мясо разръзывалось на куски, начиная съ ляшки, и складывалось на жертвенникъ. Лучщія части тёла, начиная съ ляшки, подносились къ устамъ идола и губы его покрывались кровью. Фукаръ считаетъ возможнымъ на основании всего этого сказать, что передъ нами раскрывается картина въ высшей стечени матеріальнаго характера. Убивають животное въ пищу божеству, какъ убивають его въ пищу обыкновенному смертному. "Жертвоприношеніе у египтянъ носить поэтому черты простого дъйствія мясника,—говорить Фукарь.—Я не вижу въ немъ ничего позволяющаго намъ говорить о болже или менже мистическомъ общении жертвоприносителя съ божествомъ".

И въ Халдев 1), какъ видно изъ дальнъйшихъ сообщеній Фукара, жертвоприношеніе имъло характеръ питанія идола. Въ древнъйшихъ текстахъ, восходящихъ за 2500 л. до Р. Х. и сообщенныхъ Фукару извъстнымъ отцомъ Шэлемъ, уцоминается о быкахъ, приносимыхъ въ нитаніе богу Шамашу. О царъ Урумушъ сказано, что онъ ежедневно для стола Шамаша поставляетъ хлъбъ и сосуды съ напитками. Позднъе, когда пища, приносимая богамъ, стала подвергаться сожженію въ противность тому, что имъло мъсто въ Египтъ, мысль, что жертвоприношеніе воспринято было божествомъ, передается на барельефахъ символически въ слъдующемъ видъ: богъ Шамашъ овладъваетъ дымомъ жертвоприношенія. Извъстное вавилонское сказаніе о потопъ упоминаетъ о гнъвъ боговъ на того изъ ихъ среды, кто изведеніемъ рода человъческаго лишилъ ихъ жертвоприношеній. Когда же единственный уцълъвшій отъ потопа человъкъ зажегъ снова жертвенный костеръ, боги, по словамъ сказанія, потянули ноздрями запахъ сожигаемыхъ яствъ.

И у индусовъ жертвоприношение носятъ характеръ питанія бо-

<sup>1)</sup> Ibid., стр. 113 и слѣд.

жества. Предметами его служатъ молоко, зерно, вода, а изъ животныхъ по преимуществу домашнія 1). По словамъ Барта жертвоприношение не только радуеть бога, но и питаеть его. Оно не только настраиваетъ его благопріятно къ жертвоприносителю, но и вызываеть въ немъ готовность показать свою благодарность. Въ позднъйшихъ по времени текстахъ жертвоприношение связываетъ бога и заставляеть его исполнить предъявленное ему ходатайство.

Въ Ведахъ можно найти следующее место: богъ Индра приказываетъ Сакравасу сдълать ему приношеніе, говоря—"Я голодаю" 2). Творящій жертвоприношеніе произносить сл'ядующее пожеланіе: "да насытять и напоять приносимыя яства и питія бога, да послужать они къ его увеселенію и усиленію".

## § 5.

Согласимся ли мы съ Тэйлоромъ и послъдователями теоріи, признающей въру въ души предковъ исходнымъ моментомъ развитія религіи, или не согласимся, намъ все же необходимо будеть признать, что обоготвореніе тъхъ или другихъ явленій природы встръчается не у однихъ лишь народовъ съ выработанной минологіей, но и у племенъ, не вышедшихъ изъ состояния не только варварства, но и

Мы видъли, что такой точки зрвнія придерживается Ленгъ, стремящійся доказать, что у Австралійцевъ и Меланезійцевъ уже встръчается въра въ духовъ, отличныхъ отъ предковъ и тъсно свя-занныхъ съ культомъ тъхъ или другихъ явленій природы. Но Тейлору и другимъ противникамъ той точки зрвнія, на которой стоить Ленгъ, не трудно было доказать, что некоторые изъ духовъ, отожествленныхъ ими съ высшими божествами, не что иное, какъ души предковъ.

Это въ частности можно сказать о такъ называемыхъ Мурамура. Изъ сказаннаго не слъдуетъ, однако, чтобы въ бытъ перво-бытныхъ охотниковъ и рыболововъ не встръчалось условій, благопріятныхъ для зарожденія віры въ боговъ, олицетворяющихъ собою силы природы. И для охотника важно было наступление дождей, такъ какъ съ ними связано обиліе той растительной пищи, которая необходима для размноженія дичи. И для него не без-

См. Barth. Journal des savants. 1896 г., стр. 45.
 См. Oldenberg. La religion des brahmans въ пер. Непгі, стр. 263.

различно чередованіе временъ года и опредѣленіе нормального теченія времени съ помощью періодически повторяющихся фазисовъ луны. Необходимость такого счета, не столько дней, сколько мѣсяцевъ, имѣетъ еще большую важность для первобытнаго скотовода, такъ какъ позволяетъ ему дѣлать предварительный расчетъ касательно времени появленія на свѣтъ молодыхъ особей его стада.

Нужно ли настаивать на томъ, что и интересы зомледъльца также требують внимательнаго отношенія къ эпохів наступленія дождей и чередованію тепла и холода. Неудивительно поэтому, если у всёхъ земледёльческихъ народовъ мы встръчаемся съ особыми празднествами, пріуроченными къ наступленію равноденствія—самыхъ длинныхъ и самыхъ короткихъ дней въ году. Рождество и Пасха гораздо ранъе христіанства уже были эпохою наступленія такихъ періодически повторяющихся празднествъ, —послъдняя, какъ время весенняго равноденствія. Точно также къ осеннему равноденствію пріурочены были празднества, слъдующіе за уборкой урожаєвъ. И первобытные дикари не могли не давать себъ отчета въ зависимости, въ какой успъщность ихъ промысла стоитъ отъ обилія солнечныхъ лучей, какъ и отъ производительности почвы. Пале-онтологія языка позволяєть разобраться въ первичности тѣхъ или другихъ представленій. Шрадеръ доказываеть, что въ періодъ, предшествующій обособленію восточной вътви Арійцевъ отъ западной, они имъли уже однокоренныя слова для выраженія того понятія, напримітрь, что не солнце, а луна является мітриломъ времени. Они поклонялись также духу видимаго неба, еще въ то время, когда у нихъ не было терминовъ для обозначенія предметовъ земледълія. Нъть также сомньнія въ томъ, что уже въ этоть начальный періодъ у людей было опредёленное представленіе о значеніи, какое имфетъ для поддержанія ихъ жизни рфка и ручей, или облака, какъ источники влаги. Такъ какъ общение съ предметомъ почитанія требуетъ вступленія съ нимъ въ физическое соприкосновеніе, то немудрено, если культь ріжь приняль съ самаго начала форму погруженія въ нихъ вірующихъ. Крукъ въ своей книгь о народныхъ суевъріяхъ съверной Индіи справедливо указываеть на то, что купанье въ рѣкахъ считается тамъ средствомъ заслужить передъ богами. Джевонсъ позволяеть себѣ поэтому догадку, что очищение съ помощью омовения обязано своимъ про-исхождениемъ желанию приобръсть покровительство водяного духа. Общераспространенная водяная ордалія, при которой виновность человъка признается доказанной, разъ погруженный всплываетъ на поверхность, объясняется той точкой зрѣнія, что водяной духъ не допускаетъ такого человѣка къ общенію съ собой, не пріемлеть его въ свои нѣдра. Поклоненіе могло также принять форму жертвоприношенія, обыкновенно въ формѣ бросанія извѣстныхъ предметовъ въ воду. Такъ въ Эстляндіи, по замѣчанію Мангардта, чтобы добиться дождя, бросаютъ въ потоки и озера извѣстные деревянные или каменные предметы. Въ былинѣ о Садкѣ-богатомъ гостѣ также можно встрѣтиться съ представленіемъ, что бросанье въ воду извѣстныхъ предметовъ служитъ средствомъ умилостивленія, и та же мысль выступаетъ и въ сказаніи объ Ипократовомъ перстнѣ.

Если дождевыя облака, какъ доставляющія влагу, считаются вступившими въ общеніе съ върующимъ, какъ только онъ войдеть въ прикосновеніе съ такою же влагой, представляемой ръкой, озеромъ или потокомъ, то ничто не мъшало подобному же отождествленію луны и солнца съ источникомъ земного свъта и тепла—огнемъ. Естественно могло зародиться представленіе, что приношенія, дълаемыя огню, и имъ поглощаемыя, пріемлются и солнцемъ и луною. Объ Айносахъ мы знаемъ съ достовърностью, что они такъ именно и смотрять на жертвы, приносимыя огню. Неудивительно, поэтому, если дальнъйшее развитіе той же мысли заставило язычниковъ прибъгать къ бросанію въ пламень и животныхъ, и людей, съ цълью умилостивленія солнечнаго бога. Моментъ, когда солнце, въ виду продолжительности дня, кажется особенно могущественнымъ,—это конецъ іюня стараго стиля. Немудрено, если такъ называемый Ивановъ день, 24-го іюня, не проходитъ у многихъ даже христіанскихъ народовъ и доселъ безъ совершенія обрядовъ, въ которыхъ огонь играетъ роль очистителя. Отсюда прыганье черезъ зажженный костеръ парней и дъвушекъ въ ночь на Ивана Купала. Слъдуя Мангардту и придерживаясь той точки зрънія, что магія предшествовала религіи, Фразеръ видитъ первоначальный характеръ такихъ обрядовъ въ чарахъ, направляемыхъ къ тому, чтобы обезпечить и людямъ, и животнымъ, и растеніямъ, обиліе солнечныхъ лучей.

Солнечных в лучеи. Подобно тому, какъ кудесники занимались и занимаются дѣланіемъ дождя, такъ точно они могутъ быть озабочены и мыслью обезпечить живущимъ обиліе солнечныхъ и лунныхъ лучей. Отсюда у туземцевъ Африки — обыкновеніе направлять въ луну огненныя стрѣлы, и у цѣлаго ряда народностей — обычай зажигать огни, не столько въ честь солнца, сколько въ надеждѣ, что это обстоятельство обезпечитъ посылку имъ на землю значительнаго количества тепла.

Итакъ, нѣтъ необходимости быть послѣдователемъ солярной теоріи, еще недавно пользовавшейся такимъ распространеніемъ въ средѣ сравнительныхъ минологовъ, начиная отъ Макса Мюллера въ Оксфордѣ, и оканчивая Орестомъ Миллеромъ въ Петербургѣ, чтобы допускать естественное зарожденіе культа свѣтилъ небесныхъ, подъвліяніемъ потребностей ежедневнаго обихода первобытныхъ охотниковъ, земледѣльцевъ и скотоводовъ. Свѣтъ и мракъ, — пишетъ Даніэль Бринтонъ, — необходимо должны были своимъ противоположеніемъ производить на первобытнаго человѣка впечатлѣніе столь же сильное, какъ сонъ и бодрствованіе, жизнь и смерть.

Будеть, можеть быть, преувеличеньемъ сказать, вслъдъ за Фридрихомъ Фрейгольдомъ, что поклоненіе свъту является основой всякой религіи, но нельзя отрицать того, что оно занимаеть въ ней весьма опредъленное мъсто. Такъ, у австралійскихъ Негритосовъ, о Байяме имъется представленіе, что онъ живеть въ въчномъ пространствъ надъ видимымъ небомъ. Самое имя его означаетъ дълателя или творца. Туземцы думаютъ, что онъ выръзываетъ, какъ выръзываютъ, напр., изъ кожи тъ или другіе предметы, все живущее; они надъляютъ его также свойствами всевидънія и всезнанія.

У туземцевъ Викторіи, живущихъ на берегахъ рѣки Меррей, также имѣется божество, считаемое воплощеніемъ свѣта, имя ему— Пурали. На островахъ Полинезіи термины, служащіе для выраженія солнечнаго свѣта, или владыки свѣта, употребительны одинаково для обозначенія божества. Танголоа—владыка свѣта; его волосы должны въ народныхъ представленіяхъ отвѣчать цвѣту солнечныхъ лучей, —поэтому его изображали блондиномъ. И такъ какъ между впервые посѣтившими Полинезію европейцами было не мало блондиновъ, то они прослыли у туземцевъ за дѣтей солнца-Танголоа.

И у жителей Андаманскихъ острововъ, подъ именемъ Пулуга разумъется божество, живущее на небъ; невидимый Пулуга по природъ своей свътлый. Его никто не родилъ, онъ самъ всъхъ и все рождаетъ. Онъ всевъдущъ, но только въ денное время. Кто не увидитъ въ этомъ описаніи, переданномъ намъ Маномъ, лучшимъ знатокомъ быта Андаманцевъ, всъхъ чертъ солнца?

Если отъ върованій этихъ первобытныхъ племенъ мы перейдемъ къ болье выработаннымъ мянологіямъ, то намъ немудрено будетъ отмътить въ нихъ выдающуюся роль, признаваемую за свътомъ, какъ за источникомъ бытія; представленіе о свъть совпадаетъ поэтому съ представленіемъ о жизни. Подобно тому, какъ Полинезійцы и американскіе краснокожіе представляютъ себъ тъни покойниковъ въ формъ

свётящихся массъ, такъ точно въ германской миослогіи душа отождествляема была съ свётящимся факеломъ. Не у однихъ народовъ Австраліи и Полинезіи высшимъ божествомъ является владыка свёта; то же можно сказать и о нівкоторыхъ туземцахъ Африки, напр., Готтентотахъ, и о жителяхъ Зондскаго архипелага. Такъ у первыхъ почитается подъ именемъ Гоми высокое небо, которое шлетъ на землю жару и холодъ, вітры и дождь. А у туземцевъ Южнаго Борнео божество Аттала считается пребывающимъ въ высшемъ небъ на берегахъ божественнаго озера, движимаго луною и окружающаго собою солнце. Неудивительно, если въ виду значительнаго числа фактовъ, доказывающихъ присутствіе у разноплеменныхъ народовъ віры въ солнечнаго бога, бога, пребывающаго вверху неба, Кастренъ въ своей финской миосологіи счелъ себя въ правъ утверждать, что нітъ народа въ Азіи, который бы не былъ почитателемъ неба. Бринтонъ, соглашаясь съ нимъ, въ то же время предлагаетъ поправку. По его мнітыю слово Азія нужно замітить словомъ шаръ земной. Для Бринтона—небесный богъ въ то же время высшій богъ,—положеніе, которое не можеть считаться доказаннымъ, такъ какъ іерархія боговъ не есть черта, свойственная раннему періоду религіи.

Этотъ ранній періодъ одинъ можетъ интересовать насъ. Генетическая соціологія не ставитъ себъ цѣлью освѣтить весь ходъ развитія общественности и вытекающихъ изъ нея явленій. Ея задача—ознакомить съ наиболю вѣроятнымъ порядкомъ ихъ зарожденія. По отношенію къ религіознымъ вѣрованіямъ наиболю все предшествующее изложеніе. Католическіе писатели, занятые общей исторіей религій, критикуя современную соціологическую точку зрѣнія, говорять, будто она сводится къ признанію, что древнѣйшія вѣрованія представляютъ своего рода эволюцію анимизма. Въ противность этому ученію, о. Лагранжъ въ своихъ "Этюдахъ о семитическихъ религіяхъ" старается показать, что въ полномъ соотвѣтствіи съ глухимъ свидѣтельствомъ Библіи, религіи всѣхъ народовъ начались съ монотеизма и постепенно выродились въ многобожіе. Послѣднее отлично отъ культа злыхъ геніевъ, развившагося изъ культа предковъ. По его мнѣнію, нельзя доказать ни происхожденія боговъ изъ обоготворенныхъ предковъ, ни позднѣйшаго перехода политеизма въ монотеизмъ. Ввиду этого Лагранжъ останавливается на гипотезѣ параллельнаго существованія, какъ онъ говоритъ, полидемонизма и политеизма. Вотъ его подлинныя слова: "Наша задача, —пишетъ онъ, —не столько привести до-

казательства въ пользу наличности первоначальнаго откровенія, сколько освободиться отъ тираніи доктрины эволютивнаго анимизма, какой пытаются объяснить происхожденіе религіи".

Говорить, что послъдняя развилась изъ магін—то же, что утверждать, будто духи могли сдвлаться богами, полидемонизив сдвлался политеизмомъ, а монотеизмъ вышелъ изъ того или другого. Исторія отвѣчаеть на эту гипотезу заявленіемъ, что никогда монотеизмъ не выходилъ изъ политеизма, а политеизмъ изъ полидемонизма, такъ какъ послъдній самъ по себъ нигдъ не встръчается. Всюду религіозная мысль проникнута глубокимъ сознаніемъ превосходства божественнаго. Эта идея проста и доступна наименъе культивированнымъ умамъ. Ничто не мъщаетъ предположению, что она столь же старинна, какъ и родъ людской... Съ другой стороны, мы не отрицаемъ роли анимизма, какъ одной изъ основъ философскаго мышленія въ сферъ религіозной, мы только желали бы одного, чтобы анимизму было отведено подобающее ему мъсто, -- мъсто, выдающееся въ области минологіи и второстепенное въ области религіи. Минологія ставить себъ задачу объяснить происхожденіе міра, — задачу, какую впослъдствіи поставить наука. Эта своего рода научная философія могла зародиться весьма рано благодаря вырожденію монотеизма. Такимъ образомъ, думаетъ Лагранжъ, легко объяснимымъ является, съ одной стороны, развитие полидемонизма, а съ другой — политеизма 1).

Я полагаю, что содержаніе настоящей главы избавляеть меня отъ необходимости критиковать новъйшую доктрину сторонниковъ согласованія исторіи религіи съ ученіемъ о первоначальномъ откровеніи, постепенно утраченномъ всъми народами, за исключеніемъ народа Израильскаго; оно стоитъ въ явномъ противоръчіи съ поступательнымъ ходомъ развитія начальныхъ върованій, какъ онъ былъ представленъ нами выше.

Но еще въ большемъ противоръчіи съ соціологической точкой зрѣнія на источникъ религіи стоитъ ортодоксальное ученіе католическихъ историковъ религіи, въ числѣ ихъ критикуемаго самимъ Лагранжемъ аббата Фреппель. Согласно ему, монотеизмъ—продуктъ первоначальнаго откровенія, древнѣйшій фазисъ религіозной мысли. Позднѣйшая исторія представляетъ собою затемнѣніе этого сознанія у всѣхъ народовъ, кромѣ еврейскаго. Указанный процессъ прежде всего сказывается въ замѣнѣ одного божества нѣсколькими Элоимами. Люди перестаютъ вѣрить въ единаго Бога безпредѣльной мощи, муд-

<sup>&#</sup>x27;) Etude sur les religions sémitiques. 2-me éd. 1905, crp. 26-27.

рости и доброты, и распредъляють эти качества между нъсколькими богами. Затъмы является въра въ силы природы—въ солнце, луну, всъ вообще небесныя тъла, сгонь, воздухъ, воду. Это періодъ пантеистическаго натурализма. Антропоморфизмъ или обожествленіе человъка—третій фазисъ въ исторіи развитія религіи. Онь приводить въ концъ-концовъ къ фетишизму и идолопоклонству. Такимъ образомъ религія дикарей, вмъсто того, чтобы быть первообразомъ въро-исповъдальной мысли, по мнънію аббата Фреппеля, является окончательнымъ вырожденіемъ послъдней 1).

чательнымъ вырожденіемъ послъдней ).

Сколько бы недосказаннаго и спорнаго ни заключала въ себъ современная соціологическая доктрина начальныхъ върованій, — а мы далеки отъ мысли отрицать то и другое, — она несомнънно въ гораздо большей степени соотвътствуетъ этнографическому, историческому и фольклористскому матеріалу, имъющемуся въ нашемъ распоряженіи, чъмъ только что приведенныя объясненія. Уцълъвшіе въ историческихъ религіяхъ слъды первоначальныхъ религіозныхъ върованій — упоминаемые Ведами, Авестой, Библіей или Кораномъ духи усопшихъ, будутъ ли ими индусскіе "питрисъ", иранскіе "фраваши", еврейскіе "элоимы" или души усопшихъ предковъ, поклоненіе которымъ запрещено было Магометомъ, слишкомъ близко поклонение которымъ запрещено было Магометомъ, слишкомъ близко стоятъ къ анимизму дикихъ и варварскихъ народовъ, чтобы мы имъли основание сомнѣваться въ первобытномъ характерѣ такого рода суевѣрій. Распространеніе того же культа и въ древней Греціи, и въ древнемъ Римѣ, какъ и наличность его въ языческихъ вѣрованіяхъ славянъ и въ суевѣріяхъ, доселѣ держащихся въ крестьянскомъ быту народовъ Европы, только укрѣпляетъ въ насъ увѣренность въ общераспространенности на первыхъ порахъ тѣхъ религіозныхъ идей и представленій, которыя продолжаютъ составлять основу отношеній къ сверхчувственнымъ силамъ, столько же америванскихъ краснокожихъ, сколько кавказскихъ голиевъ и чернаго насеканскихъ краснокожихъ, сколько кавказскихъ горцевъ и чернаго населенія Африки. Упоминаніе въ древнъйшихъ религіозныхъ памятникахъ, какъ и въ доселъ держащихся народныхъ суевъріяхъ, о культъ животныхъ и растеній, заставляеть насъ относиться къ нему также, какъ къ широко распространенному явленію, стоящему въ опредъленномъ отношеніи къ анимизму. Отсюда попытки установить порядокъ преемства и послъдовательности между культомъ духовъ и фетишизмомъ. Къ этимъ двумъ первоначальнымъ ступенямъ присоединяется на правахъ видового явленія тотемизмъ, природа ко-

<sup>1)</sup> Cm. L'abbé Freppel. Saint-Justin, crp. 120.

тораго твено связана съ брачными запретами и далеко не можетъ считаться исключительно религіознаго характера. На почвѣ этихъ начальныхъ религіозныхъ представленій зарождается въра въ духовъ, избирающихъ своимъ мъстопребываніемъ горы, моря, ръки, источники и, рядомъ съ этимъ, небесныя свътила, въ частности солнце и луну. Съ теченіемъ времени теряется представленіе о томъ, что названные предметы—только жилища бога и самые предметы становятся объектомъ богопочитанія. Дальнъйшне фазисы въ развитіи върованій уже связаны съ исторіей политеизма и не находять себъ поэтому мъста въ генетической соціологіи. Каиболье спорнымъ остается вопросъ о зарожденіи монотеизма, часто связываемаго съ фактомъ упроченія политическаго господства того или другого племени, главное божество котораго, — будеть-ли имъ вавилонскій Мардухъ, или Оиванскій Аммонъ, или еврейскій Іегова, постепенно вытъсняетъ всъхъ другихъ, низводя своихъ соперниковъ на степень второстепенныхъ божествъ и героевъ. Исключение изъ этого правила мы встръчаемъ только тамъ, гдъ, какъ въ Римъ, по соображеніямь политическаго характера, устанавливается такъ называемый синкретизмъ. Но всъ эти вопросы лежатъ внъ области нашего изслъдованія; чужды ей и тв явленія, которыя обнимаются понятіемъ миоологіи, т.-е. зарожденіе и странствованіе сказаній, старающихся объяснить тв или другія явленія природы, толкованіе которыхъ позднъе возьметъ на себя наука.

THE RESIDENCE OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

Not seen assent breez regent to both the